
  

 

 

CUADERNILLO 
DE 

HUMANIDADES 
III 

6to semestre 

Academia Nacional 
de Humanidades 

Febrero 2026 

 



¡Bienvenidos a su UAC Humanidades III! 
  
En este semestre, te invitamos a embarcarte en un viaje de reflexión, análisis y 
desarrollo crítico, pilares fundamentales en la construcción de un pensamiento 
humanista y consciente en el contexto de la Nueva Escuela Mexicana. 
  
Tienes en tus manos un material elaborado por la Academia Nacional de Humanidades de 
la Dirección General de Educación Tecnológica Industrial (DGETI), diseñado con 
entusiasmo para guiarte a través de 11 progresiones. Cada una de ellas no solo busca el 
dominio de los contenidos, sino también el fomento de un aprendizaje basado en el 
pensamiento. Bajo el enfoque del Aprendizaje Basado en el Pensamiento (TBL, por sus 
siglas en inglés), te proponemos técnicas didácticas que te desafiarán a analizar, comparar, 
sintetizar y evaluar información de manera profunda y significativa. Este enfoque de 
metodología activa promueve el desarrollo de habilidades cognitivas superiores, esenciales 
para enfrentar los retos de la vida cotidiana y profesional. 
  
Además, en este cuadernillo se rescata el uso de técnicas humanísticas clásicas, esencia de 
las Humanidades, para que puedas conectar con la riqueza del pensamiento crítico y 
reflexivo que ha caracterizado a esta disciplina a lo largo de la historia. 
  
Con un total de 80 horas al semestre, este curso no solo te permitirá explorar las 
dimensiones teóricas y prácticas de las Humanidades, sino también aplicar el conocimiento 
en contextos reales, estimulando así un aprendizaje activo y transformador. 
  
Esperamos que este cuadernillo te sirva como una brújula para navegar a través de los 
conceptos y desafíos que encontrarás en esta fascinante Unidad de Aprendizaje 
Curricular (UAC). 

  
¡Que este semestre sea una oportunidad para crecer, cuestionar y expandir tus 

horizontes! 
  
#somosDGETI 
#somoshumanidadesnacional 
  
		
 

 

 



Academia Nacional de Humanidades 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NOMBRE ESTADO 

Deisy Janeth Domínguez Gómez Baja California 
Araceli Bastida de la Toba Baja California Sur  
Ramona Lili Ruiz Hernandez  Campeche  
Sara Gricel Barrientos Abadia Chiapas 
Claudia Isabel Gerardo Franco Chihuahua 
Lilia Eugenia Saucedo Cruz Coahuila de Zaragoza  
Jesús Flores García Colima 
Brenda Balboa Cruz Ciudad de México  
Jesús Alberto Cruz Galván Durango 
Nancy María Guadalupe Aguirre Salazar  Guanajuato 
Alejandro Oliver Núñez Bello  Guerrero 
Victor Hugo Cruz Contreras  Hidalgo 
Carlos Alberto Martínez Baltazar Jalisco  
Nayeli Carrillo Rodríguez  México 
Leticia Valdovinos Avila  Michoacán 
Paloma Mastache Camacho Morelos  
Aníbal Rosales Nanni Nayarit 
Amaro Rivas Quintanilla Nuevo León 
Myrna Cossette Echeverria Reyes  Oaxaca 
Karla Bello Pérez Puebla 
Félix Omar Valladares Velázquez  Quintana Roo 
Enoc Hernández Uzueta Sinaloa 
Abraham Mora Maya  Sonora 
Gerardo López Martínez  Tabasco 
Janeth Silva Guerrero Tamaulipas 
Silvia Cinthya Sánchez Galaviz  Tlaxcala 
Ignacio Lagunes Carrera Veracruz 
Kristian Enmanuelle Guzman Solis  Yucatán 
Jonathan Sánchez Magallanes Zacatecas 



Índice 

1er parcial  

Progresión 1           5 

Progresión 2           9 

Progresión 3           13 

Progresión 4           20 

 

2do parcial 

Progresión 5           24 

Progresión 6           28 

Progresión 7           31 

 

3er parcial  

Progresión 8           38 

Progresión 9           45 

Progresión 10           52 

Progresión 11           56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Humanidades III  Primer Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   5 

Meta  

Analiza de forma humanística 
las concepciones de la 
colectividad de forma crítica y 
reflexiva para fortalecer su 
capacidad de decisión en 
situaciones de su vida. 
Actúa los roles que juega en 
los acontecimientos, 
discursos, instituciones, 
imágenes, objetos y prácticas 
que conforman sus vivencias 
con base en los aportes de las 
humanidades. 

Categoría  

Vivir aquí y ahora. 

Subcategoría 

Más allá de la vida: trata de las 
cuestiones vinculadas al 
término de lo viviente. 
 
Lo que hay: hace mención a 
cuestiones ontológicas que 
pueden interesarle al 
estudiante. 
 
Dónde estoy: se refiere a las 
cuestiones de la ubicación del 
estudiante en la vida y el 
mundo. 

Dimensiones  

1. Vida y muerte. 

2.  Sobrevivencia/existencia. 

Tiempo total  

4-5 horas  

Progresión 1 
Tema   Asombro| Pregunta  
Reconoce la experiencia humana analizando discursos clásicos y contemporáneos que conciben el 
asombro de existir aquí y ahora –sorprenderse de ser lo que se es, extrañarse de ser como se es, admirarse 
de estar vivo de cierta manera–, como una afección que lleva a indagar qué somos y cómo nos concebimos 
en tanto humanos. Tema: Asombro/ Pregunta.  

Apertura: La duda y el asombro como 
componentes fundamentales de la filosofía 
Actividad 1  
Tiempo: .4 hrs 

Analiza las siguientes preguntas antes de contestarlas: 
 
¿Qué es un mito?  
 
¿En dónde has identificado que se aplican los mitos?  
 
¿Cómo identifico un mito de algo que no lo es? 

 
 Actividad 2   
Tiempo:  

Revisa el siguiente fragmento de Eduardo del Río y realiza en tu 
cuaderno una biografía de cada filósofo que aparece en el texto. 

 



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   6 

Conceptos 

• Arc hé (ἀρχ ή) 
En	la	filosofía	griega	antigua,	el	arché 	es	
el	princ ipio u orig en fundamental de 
todas  las  c os as ,	aquello	a	partir	de	 lo	
cual	existe	la	realidad	y	mediante	lo	cual	
puede	 explicarse	 su	 funcionamiento	 y	
transformación.	No	 se	 trata	únicamente	
de	 un	 inicio	 temporal,	 sino	 de	
un	fundamento rac ional	que	 da	
unidad,	orden	y	sentido	al	mundo. 

 

• Ápeiron (ἄπ ειρον) 

En	 la	 filosofía	 presocrática	 de	
Anaximandro,	 el	ápeiron	es	 el	princ ipio 
orig inario, indefinido e ilimitado 	del	
cual	 surgen	 todas	 las	 cosas	 y	 al	 cual	
regresan,	 y	 que	 permite	 explicar	
racionalmente	el	origen	y	el	cambio	de	la	
realidad. 

     
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rius (del Río, E.). (Año de publicación). Filosofía para principiantes. Editorial. 
 



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   7 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  
 
 
 
 
 

QR Mito de la 
Caverna  

 

• Mito de la Caverna 

 
E nlac e: 
https://youtu.be/1RWOpQXTltA 

 

Desarrollo: El origen de la filosofía en 
Grecia. 
Actividad 1  
Tiempo:  

Analiza el video del mito de la caverna de platón y realizan una reflexión 
acerca del video. 
 

 
 
El mito de la caverna aparece en La República, libro VII, de Platón. En el 
contexto de su proyecto político-ético, explica la educación del filósofo: del mundo 
sensible de las sombras al conocimiento verdadero de las Ideas, simbolizado por el 
sol como Bien, fundamento último de la realidad y justicia. 

Actividad 2 
Verifica por medio del mapa cognitivo de PNI (Positivo, negativo, 
interesante) qué elementos consideraban estos filósofos (Los 
presócraticos y Platón) como el origen de la vida y reflexiona acerca de 
sus diferencias y similitudes.  

ORIGEN DE LA VIDA 

FILÓSOFOS POSITIVO NEGATIVO INTERESANTE 

PRESOCRÁTICOS    

PLATÓN     

Reflexión: 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

https://youtu.be/1RWOpQXTltA


Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   8 

 

 

El mito de la caverna. 
Reflexión  

• El mito de la caverna nos invita 
a pensar que muchas veces 
vivimos dentro de realidades que 
no hemos elegido, formadas por 
ideas, normas y discursos que 
aceptamos como verdaderos 
simplemente porque siempre 
han estado ahí. Las sombras no 
son mentiras evidentes, sino 
explicaciones cómodas que dan 
orden y seguridad. 

• Salir de la caverna implica 
cuestionar ese orden, y eso 
siempre resulta incómodo. 
Quien logra ver más allá 
descubre que el mundo es más 
amplio y complejo, pero también 
comprende que el conocimiento 
conlleva una responsabilidad: 
regresar y compartir lo visto. El 
mito nos recuerda que toda 
transformación social comienza 
con una mirada crítica. 

 

Cierre: Utilidad de la filosofía en el 
contexto actual.   
 
Actividad 1: Analiza la pregunta y realiza un video corto 
(Tiktok, instagram, facebook)  
Tiempo: 1 Hr. 

 

 

¿Vivir es parte de una simulación? 

Analiza sobre la importancia de vivir el aquí y el ahora para tratar de si 
la vida que seguimos y a la que estamos acostumbrados es la correcta… 

Instrucciones: 

1. En equipos de trabajo colaborativo realiza un Tik tok, reel o short 
video no mayor a 4 min ni menor a 2 min sobre la importancia de la 
filosofía y las humanidades en la vida diaria y qué interrogantes puede 
resolver el saber sobre esta asignatura.  

2. Entrega el guion del video que realizaste con tu equipo, coloquen los 
nombre completos de cada uno de los integrantes.  

3. La entrega debe ser en una hoja blanca, a computadora y en folder.  

4. Deben colocar en qué participan cada uno de los integrantes.  

5. En clase compartan su experiencia con los demás compañeros.  



Humanidades III  Primer Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   9 

Meta  

Analiza de forma humanística 
las concepciones de la 
colectividad de forma crítica y 
reflexiva para fortalecer su 
capacidad de decisión en 
situaciones de su vida.  
Actúa los roles que juega en los 
acontecimientos, discursos, 
instituciones, imágenes, 
objetos y prácticas que 
conforman sus vivencias con 
base en los aportes de las 
humanidades.  
Categoría  
Vivir aquí y ahora  

Subcategoría 

Vida examinada: se refiere al 
problema mismo de la puesta 
en cuestión de la vida.  
Cómo soy: se refiere a los 
cuestionamientos en la forma 
de ser y vivir del estudiante.  
Dimensiones  

1. Conciencia y autoconciencia  
2. Sentido y significado de la 
existencia (reconocimiento) 

Tiempo total  

2 horas  

Progresión 2 
La vida Examinada | ¿Qué significa examinar la vida? 

Examina discursos clásicos y contemporáneos sobre una vida examinada para hacer patente la 
experiencia humana. 

Apertura  
Preguntas reflexivas 

Actividad 1  

Tiempo: 25 minutos  

La filosofía como fábrica de preguntas. El papel de la filosofía no 
es tanto dar respuestas como enseñarnos a plantear las preguntas 
adecuadas. No es la solución de problemas como el de hacerlos 
explícitos. No dice qué hacer, sino que propone herramientas para 
poder cuestionar y pensar en soluciones. La filosofía es abstracta y 
trabaja con conceptos, esto es importante porque cada persona 
tiene conceptos distintos en la mente y ve la vida según esos 
conceptos. Los conceptos definen como miramos, pensamos y 
sentimos el mundo.  
 
Reflexiona y responde la siguiente pregunta:  
 
1. ¿Alguna vez te has detenido a pensar si la vida que llevas es la 

vida que quieres? 
________________________________________________________

________________________________________________________

________________________________________________________ 

 

 

 

 
 



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   10 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Este video te puede 
ayudar 

https://www.youtube.com/w
atch?v=LhVkiJ1mwsM&t=74
s 

 
Observa el video con atención y 

toma notas.  

____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________

Desarrollo  
 

La vida, la conciencia y el sentido de la existencia  
 
Actividad 1  

Tiempo: 1 hora 

Instrucciones: Lee el texto para poder realizar el cuadro 
comparativo, también puedes revisar el material sugerido 
en la liga adjunta. 

Al revisar las ideas de los distintos filósofos sobre la vida, la 
conciencia y el sentido de la existencia, queda claro que no 
existe una sola forma correcta de vivir. Cada autor propone una 
manera distinta de entender la vida: algunos ponen énfasis en 
la razón, otros en la experiencia, la libertad, el sufrimiento o la 
responsabilidad. Sin embargo, todas estas posturas coinciden 
en algo importante: la vida no debe vivirse de manera 
automática, sino reflexionada. 

Entre todas las ideas filosóficas analizadas, la que más ayuda a 
pensar en la vida fue la de Sócrates, cuando se afirma que “una 
vida sin examen no merece ser vivida”. Esta idea te hace darte 
cuenta de que muchas veces se toman decisiones sin detenerse 
a pensar realmente por qué se hace o si esas decisiones reflejan 
lo que eres y lo que quieres. Vivir sin cuestionarse puede ser 
cómodo, pero también puede llevar a una vida superficial, en la 
que simplemente se sigue lo que otros esperan. 

La propuesta socrática te invita a observar tu propia vida, a 
preguntarte quién eres, cómo vives y qué tipo de persona 
quieres llegar a ser. Examinar tu vida no significa juzgarte 
duramente, sino reconocer tus aciertos, tus errores y tus 
responsabilidades. Esta reflexión te ayuda a fortalecer tu 
conciencia y tu autoconciencia, ya que te obliga a pensar antes 
de actuar y a asumir las consecuencias de tus decisiones. 

 

Instrucciones: Realiza un cuadro comparativo en donde 
plasmes: ¿Cómo entiende cada filósofo la vida, la conciencia y 
el sentido de la existencia? 

 
 

 

https://www.youtube.com/watch?v=LhVkiJ1mwsM&t=74s
https://www.youtube.com/watch?v=LhVkiJ1mwsM&t=74s
https://www.youtube.com/watch?v=LhVkiJ1mwsM&t=74s


Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   11 

Instrucciones: Con la información investigada llena el cuadro comparativo de los 
diferentes autores 

¿Cómo entiende cada filósofo la vida, la conciencia y el sentido de la existencia? 

Filósofo ¿Cómo entiende la vida? Conciencia / Autoconciencia Sentido de la 
existencia 

Sócrates / 
Platón 

   

Michel de 
Montaigne 

   

René 
Descartes 

   

David Hume    

Viktor Frankl    

Albert Camus    

Jean-Paul 
Sartre 

   

Erich Fromm    



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   12 

 

 

¿Quieres saber más? 

https://youtu.be/YlzWhWgty1A
?si=9iyoQxtziNhYWbWX 

 
Observa el video con atención y 

toma notas.  

____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________
____________________________

Cierre   
Análisis reflexivo 

Actividad 1  

Tiempo: 30 minutos 

Instrucciones: Realiza una reflexión final individual donde 
des respuesta a la siguiente pregunta: 

¿Qué idea filosófica me ayudó más a pensar mi vida y 
por qué? 

__________________________________________________

__________________________________________________

__________________________________________________

__________________________________________________

__________________________________________________

__________________________________________________

__________________________________________________

__________________________________________________

________ 

Realiza una introspección y escríbela con el título “Mi vida 
examinada” 

_______________________________________________________
_______________________________________________________
_______________________________________________________
_______________________________________________________
_______________________________________________________
_______________________________________________________
_______________________________________________________
_______________________________________________________
_______________________________________________________
_______________________________________________________
_______________________________________________________
_______________________________________________________

https://youtu.be/YlzWhWgty1A?si=9iyoQxtziNhYWbWX
https://youtu.be/YlzWhWgty1A?si=9iyoQxtziNhYWbWX


Humanidades III  Primer Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   13 

Meta  
Analiza de forma humanística 
las concepciones de la 
colectividad de forma crítica y 
reflexiva para fortalecer su 
capacidad de decisión en 
situaciones de su vida. Actúa 
los roles que juega en los 
acontecimientos, discursos, 
instituciones, imágenes, 
objetos y prácticas que 
conforman sus vivencias con 
base en los aportes de las 
Humanidades 

Categoría  

Vivir aquí y ahora 

Subcategoría 

Vida examinada 

Vida no humana 

Vida artificial 

Dimensiones  

1. Bioética 

2. Performatividad 

3. Lo grotesco  

Tiempo total  

4-5 horas  

Progresión 3 
Ser humano/ Historia  
Comprende la configuración histórica de la experiencia humana para identificar que esta es 
performativa, se está diciendo, se está recreando, entre otras cosas, que la concepción de lo que es ser 
humano ha cambiado, puede y volverá a configurarse a partir de acontecimientos, prácticas y 
discursos. 
 Apertura  

1 hora  

Actividad 1  
Lee ambos textos con atención. 
Aunque provienen de épocas distintas, parecen hablar de un 
mismo problema. 
 
Lectura 1. 
 
“Los jóvenes de hoy aman el lujo, tienen malos modales y 
desprecian la autoridad. 
No respetan a sus mayores y prefieren charlar en lugar de 
ejercitarse. 
Los hijos ya no se levantan cuando los ancianos entran en la 
habitación. 
Contradicen a sus padres, devoran la comida y tiranizan a sus 
maestros.” 
 
Lectura 2. 
¡Ojalá no viviera yo entre los hombres de la quinta raza, 
 sino haber muerto antes o nacer después! 
Porque ahora es la raza de hierro: 
 nunca cesan de trabajar de día ni de sufrir de noche, 
 y los dioses les darán terribles preocupaciones. 
El padre no se parecerá a los hijos, 
 ni los hijos a los padres; 
 no será honrado el huésped ni fiel el amigo, 
 ni justo el hermano con el hermano. 

Pronto la fuerza y la injusticia prevalecerán, 
 y el respeto desaparecerá entre los hombres.” 

.  
 
 



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   14 

 

 A partir de su lectura, reflexiona y responde:  

¿Qué idea sobre el ser humano y sobre las nuevas 
generaciones está presente en ambos textos, a pesar de haber 
sido escritos en contextos históricos diferentes? 
 
 
 
 
De manera autónoma reflexiona: 
 

• ¿Por qué crees que las sociedades tienden a pensar que 
“antes se vivía mejor” o que “las nuevas generaciones han 
perdido valores”? 

• ¿Qué factores históricos, sociales o culturales podrían influir 
en esta forma de describir al ser humano en cada época? 

 
En plenaria dialoguen sobre la siguiente pregunta: 
 
¿Qué tendría que perder una persona para dejar de ser 
considerada humana? 
 
 

• El cuerpo 
• La inteligencia 
• El lenguaje 
• La memoria 
• La moral 
• Las emociones 

 
 



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   15 

 

 

Desarrollo  
1 hora  

Actividad 1  

En la tabla de abajo vas a ir llenando poco a poco con tu 
investigación. Dividido el grupo en 5 equipos, cada uno trabajará 
una concepción filosófica del ser humano. 

A cada equipo se le asignará una breve introducción, solo sirve como 
punto de partida. 

Cada equipo deberá: 

1. Investigar la concepción que le corresponde. 
 

2. Identificar qué considera esta corriente como lo esencial 
para ser humano (razón, alma, libertad, lenguaje, cuerpo, 
narración, etc.). 
 

Preparar una exposición breve en la que no solo informen, 
sino defiendan por qué, desde esa concepción, eso es lo que 
define al ser humano. 

Mientras los equipos exponen, el resto del grupo irá llenando una tabla 
comparativa, la cual servirá para contrastar las distintas concepciones 
y reflexionar sobre cómo la idea de “ser humano” ha cambiado 
históricamente. 

Concepción / 
Época 

¿Qué define 
al ser 

humano? 

Representantes 
clave 

Idea clave 
sobre lo 
humano 

Mundo mítico–
religioso 

   

Grecia clásica    

Cristianismo / Edad 
Media 

   

Humanismo 
renacentista 

   

Ilustración    

 



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   16 

IV. HUMANISMO 
RENACENTISTA 

El ser humano como ser libre y 
creador El ser humano no tiene 
una esencia fija. 
Posee dignidad porque puede 
decidir quién llegar a ser. 

Lo humano es apertura y 
posibilidad. 

El ser humano es el único ser 
que puede construirse a sí 
mismo. 

V. ILUSTRACIÓN Y 
MODERNIDAD 

El ser humano como sujeto 
racional y autónomo 

El ser humano es un sujeto 
capaz de pensar por sí mismo, 
darse leyes y progresar. 

La razón es universal y 
normativa. 

La humanidad se define por la 
autonomía racional. 

El ser humano es libre en la 
medida en que piensa por sí 
mismo. 

 

 

I. MUNDO MÍTICO–RELIGIOSO ARCAICO 

El ser humano definido por los dioses 

El ser humano se entiende a partir de su relación con lo 
sagrado. 
 No se define por sí mismo, sino por el lugar que ocupa en un 
orden cósmico impuesto. 

La identidad humana es colectiva, heredada y determinada. 

El ser humano no se pertenece, pertenece al orden de los 
dioses. 

 

II. GIRO RACIONAL GRIEGO 

El ser humano como ser racional 

El ser humano posee una naturaleza propia y un rasgo 
distintivo: la razón (logos). 
 Puede conocerse a sí mismo y al mundo mediante el 
pensamiento racional. 

Lo humano tiene una esencia cognoscible. 

Ser humano es vivir conforme a la razón. 

 

III. CRISTIANISMO Y EDAD MEDIA 

El ser humano como criatura de Dios 

1. ¿Qué es esta concepción? 

El ser humano es creado a imagen de Dios, con un alma 
inmortal. 
 Su valor no está en este mundo, sino en la salvación. 

La vida terrena es tránsito, no finalidad. 

El ser humano vale por su relación con Dios, no por sí mismo. 

 
 

Concepciones/
Épocas para 
cada equipo 



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   17 

 

  

Actividad 2  
60 minutos 
Análisis de la realidad actual: ¿cómo nos estamos 
definiendo hoy? 

Indicaciones 

1. En los mismos equipos, analicen la realidad actual y 
dialoguen sobre las siguientes preguntas: 
 

○ ¿Qué parece definir hoy al ser humano? 
 

 
○ ¿Qué prácticas, discursos o tecnologías influyen 

más en cómo nos vemos a nosotros mismos? 
 

 

 
○ ¿Con qué concepción filosófica del ser humano 

consideran que se relaciona más nuestra época? 
 

 
 

2. A partir del diálogo, elaboren su conclusión. 
 

3. Al finalizar, compartan sus conclusiones de manera 
breve con el grupo. 

Conclusion: 

__________________________________________________
__________________________________________________
__________________________________________________
__________________________________________________
__________________________________________________ 

 



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   18 

 
 
 
  

Cierre   
1 hora 

Actividad 3.  

Proyección al futuro: ¿hacia dónde podría ir lo humano? 

Indicaciones 

1. Con base en el análisis realizado, cada equipo elaborará 
dos escenarios posibles sobre el futuro del ser humano: 
 

○ Escenario A: Futuro posible para bien. 
 ¿Cómo podría reconfigurarse la experiencia 
humana de manera positiva? 
 

○ Escenario B: Futuro posible para mal. 
 ¿Qué riesgos o problemáticas podrían surgir si 
ciertos discursos o prácticas se radicalizan? 
 

2. En cada escenario deberán explicar: 
 

○ Qué idea de “ser humano” estaría predominando. 
 

○ Qué consecuencias tendría en la vida social, 
cultural o ética. 
 

3. El producto final podrá presentarse en alguno de los 
siguientes formatos: 
 

○ Cartel comparativo 
○ Infografía 
○ Mapa conceptual 

 
El trabajo deberá mostrar con claridad cómo la idea de lo humano 
puede transformarse según los contextos históricos y sociales 



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   19 

 
Rubrica Actividad de Cierre 

 
Criterio Nivel alto (4) Nivel medio (3) Nivel básico (2) Nivel 

insuficiente 
(1) 

Comprensión 
histórica 

Identifica claramente 
cómo cambia la idea 
de ser humano en 
distintas épocas 

Reconoce 
cambios, 
aunque con 
algunas 
confusiones 

Menciona 
épocas sin 
comprender el 
cambio 

No 
identifica 
cambios 

Análisis 
antropológico 

Explica qué define al 
ser humano en cada 
concepción 

Describe rasgos 
sin profundizar 

Enumera 
características 
sin relación 

No logra 
explicar 

Relación con el 
contexto 

Vincula 
concepciones con 
factores sociales, 
políticos o culturales 

Menciona el 
contexto de 
forma general 

Relación débil o 
superficial 

No hay 
relación 

Reflexión 
crítica del 
presente 

Analiza la realidad 
actual con 
argumentos claros 

Reflexiona, 
pero con 
ejemplos 
limitados 

Opiniones sin 
sustento 

No hay 
reflexión 

Proyección al 
futuro 

Propone escenarios 
bien y mal 
fundamentados 

Proyección 
general sin 
profundidad 

Proyección vaga No proyecta 

Trabajo 
colaborativo y 
comunicación 

Explica con claridad 
y participa 
activamente 

Participa de 
forma parcial 

Participación 
mínima 

No participa 



Humanidades III  Primer Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   20 

Meta  

Analiza de forma humanística 
las concepciones de la 
colectividad de forma crítica y 
reflexiva para fortalecer su 
capacidad de decisión en 
situaciones de su vida. 
 Ac túa los roles que juega en 
los acontecimientos, discursos, 
instituciones, imágenes, 
objetos y prácticas que 
conforman sus vivencias con 
base en los aportes de las 
humanidades.  
Categoría  
Vivir aquí y ahora 
Subcategoría 
Vida alienada: hace referencia 
a la cuestión de qué tan propia 
y desarrollada es la vida de uno 
mismo. 
 L as  c os as : remite a la 
generación de discusión sobre 
las relaciones de los 
estudiantes con las cosas.  
E c os is tema: se refiere a la vida 
común con seres vivos y no 
vivos a la que pertenece toda 
colectividad humana. 
P rotec c ión de la vida: remite 
al problema de la defensa de 
las condiciones en las que los 
vivientes pueden reproducirse 
y desarrollarse. 
Dimensiones  
1. Valor de lo vivo  
2. Antropocentrismo, violencia 

Progresión  4  
Tema Crueldad (violencia) /Animal   
Problematiza la experiencia humana desde discursos clásicos y contemporáneos que postulan que lo propio 
de lo humano son aspectos negativos (degradación, maldad, violencia, corrupción, vicios o crueldad) para 
que los conozca, valore e indague, promoviendo sus habilidades y uso de recursos filosóficos con el fin de 
cuestionar y evaluar la experiencia humana.  
 

Apertura  
Actividad 1  
Tiempo: 1 hora  

ü Preguntas Detonadoras:  
(Trabajo primero individual y luego grupal) 

1.- ¿Crees que los seres humanos somos crueles por naturaleza? 
¿Por qué? 

 

 

2.- ¿En qué situaciones cotidianas se normaliza la violencia sin 
que la llamemos crueldad? 

 

3.- ¿Es diferente ser cruel con un animal que con otro ser 
humano? 

 

4.- ¿La escuela puede reproducir prácticas de crueldad? 

 

 

 



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   21 

 

Capitulo VIII “De los que llegaron 
al principado por medio de 
maldades” de la Obra “El Príncipe 
de Nicolas  Maquiavelo” 

 

  

 

E n un hombre de c onoc imiento 
la c ompas ión c as i produc e ris a, 
c omo en un c íc lope las  manos  
delic adas  (Nietzs c he F . , 1983, 
pág . 110) 

 

R E S UME N de L a g enealog ía de 
la moral - F . Nietzs c he 

 

 

Desarrollo  
Actividad 1 “La Crueldad y el Poder”   
   (Maquiavelo y Nietzsche) 
Tiempo:  2 horas 

Realiza la Lectura del Capitulo VIII “De los que llegaron 
al principado por medio de maldades” de la Obra “El 
Príncipe de Nicolas Maquiavelo”  

Idea Central: La crueldad puede ser utilizada como un medio 
político, pero Maquiavelo distingue entre:  
Crueldad “bien empleada” (limitada, con un fin)  
Crueldad “mal empleada” (Continua, arbitraria) 
1.- ¿Puede la crueldad justificarse cuando busca conservar el 
orden? 
2.-Cuándo considera Maquiavelo que es válida la crueldad? 
3.- ¿Quién decide cuando es necesaria? 
4.- ¿Qué riesgos tiene normalizarla? 
 

Nietzsche sostiene que muchas ideas sobre lo bueno y lo malo no 
nacen de la bondad, sino de las relaciones de poder. La crueldad 
puede esconderse en la moral, en el castigo y en el juicio hacia 
otros. 

Observa con atención el video RESUMEN de La genealogía 
de la moral - F. Nietzsche y hecho lo anterior contesta las 
siguientes preguntas. 

Relaciona con ejemplos actuales:  
• Castigos escolares 
• Cancelación en redes  
• “Te castigo por tu bien”  

1. ¿Cuándo alguien es castigado “para que aprenda”, ¿Es justicia 
o crueldad? 

2. ¿Es peor una crueldad abierta o una crueldad que se justifica 
como lo correcto? 

3. ¿Quién define lo bueno y lo malo? 
 
Maquiavelo justifica la crueldad desde el poder político; 
Nietzsche la cuestiona desde la moral que normaliza el 
castigo.  



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   22 

Producto de la actividad: Realiza un cuadro comparativo 
  

Aspecto  Maquiavelo  Nietzsche  

Visión de la 
crueldad 

 

 

 

 

Relación con el 
poder 

 

 

 

 

¿Se justifica?  

 

 

 

Ejemplo Actual   

 

 

 

 

 
 
 



Humanidades III  Primer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   23 

 

Conceptos, enlaces o 
QR del tema.  

• El Segundo Sexo: Simone de 
Beauvoir  

 

(T ikT ok - Make Y our Day, s. f.) 

• La normalidad.  Michael Foucault 

 
 

 
Cierre     
Tiempo: 1 hora  
Pregunta Detonadora  
¿Qué conductas crueles creemos normales solo porque 
siempre han existido? 
A continuación, observa los siguientes videos: 

• El Segundo Sexo Simone de Beauvoir  
• La normalidad.  Michael Foucault 

 
ü Producto Final  

Producto final: Hoja Filosófica de Ruptura: “Cuando La 
Crueldad Se Vuelve Normal” 
Autores integrados: Maquiavelo – Nietzsche – Simone de 
Beauvoir – Michel Foucault 

Estructura de la Hoja Filosófica 
(Una sola hoja dividida en 4 apartados) 

 I. Esto se justifica 
(Maquiavelo: la crueldad y el poder) 
Escribe una situación real (humana o animal) donde la crueldad 
se justifique como necesaria, útil o inevitable. 
  ¿Quién ejerce el poder? ¿Con qué justificación? 
Ejemplo: 
“El abandono de animales se justifica diciendo que no hay 
recursos para cuidarlos.” 
 II. Esto se juzga como bueno o malo 
(Nietzsche: la moral y el juicio) 
¿Quién decide qué está bien y qué está mal? ¿Ese juicio castiga, 
culpa o señala? ¿Hay crueldad moral? 
Ejemplo:“ Se juzga a quien abandona, pero no se cuestiona el 
sistema que permite la crueldad.” 
 III. Aquí aparece el otro (Simone de Beauvoir: la otredad) 
Reflexiona: ¿Quién es tratado como el otro? ¿Cómo se le niega 
valor?  ¿Se le ve como objeto, carga o problema? 
Ejemplo: “El animal es visto como una cosa, no como un ser 
que siente.” 
 IV. Esto se volvió normal (Foucault: normalización y poder) 
Responde: ¿Por qué esta situación ya no nos sorprende? ¿Quién 
se beneficia de que sea normal? ¿Qué pasa cuando nadie la 
cuestiona?  
Ejemplo: “Ver animales abandonados es tan común que ya no 
genera reacción.” 

Cierre Personal (Obligatorio) 
El estudiante escribe: “Después de analizar esta situación desde 
la filosofía, ya no  
considero normal ________, porque ____________.” 
Y agrega una frase propia, tipo manifiesto ético: “La crueldad 
empieza cuando dejamos de pensar.” 
 



Humanidades III  Segundo Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   24 

https://apuntesfilosoficos.cl/epoca-tecnica-y-tecnica-moderna-
heidegger/ 

Meta  
Actúa los roles que juega en los 
acontecimientos, discursos, 
instituciones, imágenes, objetos y 
prácticas que conforman sus 
vivencias con base en los aportes de 
las humanidades. 

Categoría  

Vivir aquí y ahora 
 
Subcategoría 
Reproducciones de lo colectivo: se 
refiere a las cuestiones del sostén de 
lo colectivo (lazo social, trabajo, 
solidaridad). 

Dimensiones  

1. Tecnología (análisis crítico 
ventajas/desventajas)  
2. Aplicaciones de la Lógica (clásica-
binarias y sus derivaciones en 
lenguajes de cómputo)  
3. Discursos y estructuras de poder 
asociadas (dinero/tecnología) 

Tiempo total  

4-5 horas  

PROGRESIÓN 5  
Tema: Dinero/ Tecnología 

Cuestiona los acontecimientos, discursos, instituciones, imágenes, objetos y prácticas que configuran y 
mantienen las experiencias humanas actuales para poner en uso los recursos y aplicaciones filosóficos que 
le posibilitan ejercitar habilidades para evaluar y criticar esos acontecimientos, discursos, instituciones y 
prácticas que configuran y mantienen cualquier experiencia humana. 

Apertura  
Duración 1 hora  

Actividad 1. El despertar crítico 

Vivimos en una época en la nuestra vida cotidiana está mediada por la 
tecnología, especialmente por el celular, esto nos invita a preguntarnos: 
¿hasta qué punto somos libres al usarlo y en qué medida 
dependemos de él? 

Inicia la reflexión crítica sobre nuestra relación con la 
tecnología, a través del “Experimento de la Caja Negra”. El 
propósito es que cada uno reconozca, desde su propia experiencia, 
qué papel juega el celular en su vida y qué implicaciones tiene 
en su autonomía personal. 

Coloquen sus celulares en el pupitre y reflexiona sobre las 
siguientes preguntas:  

¿Cuántas funciones de tu vida diaria delegas en este objeto (memoria, 
ubicación, socialización)?  

¿Te sientes más libre por tener acceso a todo, o más esclavo de la 
notificación?  

Si el aparato se apagara para siempre, ¿qué parte de tu "ser" se perdería?  

Anota tus conclusiones en el cuaderno. 



Humanidades III  Segundo Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   25 

Martin Heidegger 

 

Martin Heidegger nació en 1889 en 
Messkirch, Alemania, y desde joven 
mostró gran interés por la filosofía y la 
teología. Estudió en la Universidad de 
Friburgo, su vida académica estuvo 
marcada por una búsqueda constante 
de respuestas sobre el sentido de la 
existencia humana y la manera en que 
nos relacionamos con el mundo.  

En 1927 publicó su obra más 
influyente, Ser y Tiempo, en la que 
planteó preguntas fundamentales sobre 
el “ser”, la autenticidad y la relación 
del ser humano con la muerte y el 
tiempo.  

DESARROLLO 
Leamos lo siguiente: 

La Libertad según Heidegger 

De acuerdo con el filósofo Martin Heidegger, la libertad no es "hacer lo 
que uno quiera", sino que la libertad es la capacidad de abrirnos al 
misterio del ser. Lo anterior puede desglosarse en los siguientes 
elementos: 

La libertad como Apertura: Somos libres cuando no estamos 
"atrapados" en una sola forma de ver el mundo. Si puedes ver un bosque y 
apreciar su belleza, su historia y su calma (y no solo cuánta madera 
puedes sacar de él), estás ejerciendo tu libertad. 

Libertad frente a la Técnica: Heidegger dice que podemos usar los 
objetos técnicos, pero debemos mantenernos "libres" de ellos. Esto 
significa usarlos cuando sea necesario, pero dejarlos a un lado cuando 
no, sin que definan nuestra identidad o nuestra paz mental. 

El "Sí" y el "No":  

Podemos decir "sí" al uso de la tecnología, pero al mismo tiempo decir 
"no" a que ella nos domine y nos convierta en esclavos de la eficiencia. 

 
La Dependencia Tecnológica (El Peligro) 

Más que una adicción psicológica, Heidegger ve la dependencia como 
una ceguera ontológica (una ceguera sobre nuestra propia existencia). 

El Emplazamiento (Gestell): La mayor dependencia ocurre cuando 
ya no podemos ver el mundo de otra forma que no sea técnica. 
Dependemos de la tecnología porque hemos olvidado cómo 
relacionarnos con la naturaleza o con los demás de forma espontánea y 
sin mediación digital. 

El Ser como Recurso: Nuestra dependencia es tal que nos medimos a 
nosotros mismos por estándares tecnológicos: "¿Qué tan productivo fui 
hoy?", "¿Cuántos 'likes' obtuve?". En ese momento, dependemos de un 
sistema externo para validar nuestro valor como seres humanos. 

La pérdida del "Arraigo": Al depender totalmente de la técnica, 
perdemos nuestra conexión con la tierra, con el hogar y con el presente, 
viviendo siempre en una búsqueda ansiosa de "lo siguiente" o de la 
"máxima eficiencia". 



Humanidades III  Segundo Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   26 

 

Concepto En la Dependencia 
Tecnológica 

En la Libertad 
Heideggeriana 

El Mundo 
Es una bodega de 
recursos listos para 
ser usados. 

Es un lugar de asombro 
y múltiples significados. 

El Tiempo 
Debe ser optimizado; 
el aburrimiento es un 
fallo. 

Es un espacio para la 
reflexión y la escucha 
del ser. 

La 
Persona 

Un usuario, un cliente 
o un "recurso 
humano". 

Un habitante del mundo 
capaz de crear y cuidar. 

Cuadro comparativo que expone las ideas de Heidegger en relación con la dependencia 
tecnológica y la libertad. 
 
Actividad 2. El mapa del objeto 
 
Imagina que hace algunos años eras un viajero en una gran feria de música. Caminabas 
entre puestos llenos de discos, preguntabas a amigos, escuchabas recomendaciones y, a 
veces, te arriesgabas a comprar algo que no sabías si te iba a gustar. Esa búsqueda era 
parte de la aventura. Tú tenías el control, eras el protagonista que decidía qué escuchar y 
cómo construir tu propio camino musical. 
 
Hoy, en cambio, el viaje ha cambiado. Ya no recorres la feria: el algoritmo (de Spotify, 
Amazon Music, YouTube Music) te guía por un pasillo iluminado solo con lo que sabe 
que te gusta. Te muestra canciones que encajan con tus gustos previos, manteniéndote 
enganchado para que no te vayas, ya no eres únicamente el oyente que explora, sino el 
dato que alimenta al sistema. Así, la técnica sustituye a la libertad, y lo que antes era 
aventura ahora es un camino diseñado para mantenerte conectado. 
 
Con esta actividad, titulada “El Mapa del Objeto”, buscaremos reflexionar sobre nuestra 
actual dependencia de la tecnología. Para alcanzar este propósito, deberás realizar lo 
siguiente, al finalizar intercambien entre compañeros su mapa : 
 
1. En el rectángulo dibuja un objeto tecnológico que uses diario (ej. un smartphone). 
 
2. En la flecha a la izquierda (Lo que desvela): Escribe qué facilidades te da (ej. 
comunicación rápida, información al instante). 

 
3. En la flecha a la derecha (Lo que oculta): Escribe qué dejas de hacer o ver por usarlo 
(ej. ver el paisaje, aburrirme para pensar, hablar cara a cara). 

 
4. En la flecha abajo (¿Cómo me convierte en recurso?): Escribe qué datos le das a ese 
objeto (ej. mi ubicación, mis gustos, mi tiempo de atención, etc.). 
 
 
 
 
 
 

Imagina que estás en clase y 
alguien dice: “La tecnología es 
solo una herramienta, como un 
martillo o un celular”.  

 
De acuerdo a la lectura y al  
Cuadro comparativo que expone 
las ideas de Heidegger en relación 
con la dependencia tecnológica y 
la libertad, reflexiona las 
siguientes preguntas: 
 

• ¿La tecnología nos hace 
más libres o más 
esclavos?  

• ¿Estamos usando la 
tecnología para abrirnos 
al mundo y descubrir 
nuevas posibilidades, o 
dejamos que ella nos 
encierre en una jaula 
invisible?  

 

 



Humanidades III  Segundo Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   27 

 
 

 Cierre   
Como pudimos ver, para Heidegger, la técnica no es simplemente un conjunto 
de herramientas, sino un modo de desvelar el mundo. En este sentido, la 
tecnología organiza la realidad de manera que los seres humanos y los objetos 
aparecen como recursos disponibles, listos para ser explotados. Cuando 
pensamos en la dependencia tecnológica actual —por ejemplo, los algoritmos 
que deciden qué música escuchamos— vemos cómo nuestra libertad se 
reduce: ya no somos quienes exploramos, sino quienes quedamos 
atrapados en un marco que nos presenta solo lo que “conviene”.  

Recuperar la libertad implica abrirnos a la multiplicidad de perspectivas, aceptar 
la incertidumbre y permitir que el ser —y el conocimiento— se manifiesten más 
allá de lo calculable. 

Actividad 3. El espejo de la Técnica  
Tiempo: 60 minutos 

Reflexionemos sobre cómo la tecnología condiciona nuestras elecciones 
y, al mismo tiempo, nos invita a cuestionar si lo que percibimos como 
libertad es realmente una apertura al mundo o solo un reflejo diseñado 
por algoritmos. 
Podrás identificar qué aspectos están determinados por las plataformas 
digitales, reconocer lo que estas les muestran y lo que ocultan, y 
finalmente explorar cómo romper ese “espejo” para abrirse a nuevas 
posibilidades de ser y de conocer. 

1) El espejo personal. Piensa de forma personal en una 
plataforma tecnológica que uses diariamente (red social, 
streaming, buscador, videojuego). Escribe en una hoja “lo que te 
muestra” y “lo que no te muestra”. En el primer punto describe 
el contenido, las recomendaciones que te hace, las opciones que 
te da, etc., en lo segundo coloca lo que queda oculto, lo que 
nunca aparece, lo que no te sugiere. 

2) Reflexión grupal.  Integren equipos y comparen sus 
respuestas. Revisen qué patrones se repiten, que diferencias 
aparecen según la plataforma empleada, identifiquen qué 
significa el hecho de que la técnica nos muestre solo ciertos 
reflejos de nosotros mismos. 

3) Giro filosófico. En equipos redacten una breve reflexión a 
partir de la pregunta ¿Somos libres cuando elegimos dentro 
de lo que el algoritmo nos ofrece, o estamos atrapados en un 
reflejo parcial de nuestra identidad? 

4) Desafío grupal. Invente por equipo una acción concreta 
para romper el espejo, por ejemplo, propónganse escuchar 
un género musical desconocido, leer una fuente alternativa, 
buscar información fuera de la plataforma 

Compartan como ese tipo de acciones podrían ampliar su 
horizonte y recuperar un espacio de libertad. 

Documenten todo y entreguen un reporte a su docente.  

 

QR  

• Para saber más sobre el 
pensamiento de Heidegger, 
usa el siguiente QR. 

 



Humanidades III  Segundo Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   28 

Meta  

Analiza de forma humanística 
las concepciones de la 
colectividad de forma crítica y 
reflexiva para fortalecer su 
capacidad de decisión en 
situaciones de su vida. Actúa 
los roles que juega en los 
acontecimientos, discursos, 
instituciones, imágenes, 
objetos y prácticas que 
conforman sus vivencias con 
base en los aportes de las 
humanidades.  

Categoría  

Estar juntos. 

Subcategoría 

Lo colectivo  
Lo que hay 
Las cosas 
Dimensiones  

1. Función del mito/fantasía y 
racionalidad  

2.Lógicas no-clásicas y del 
pensamiento falible  

3. Lo animado e inanimado. 

Tiempo total  

4-5 horas  

Progresión 6  
Tema:  Alama/cosa  

Comprende discursos clásicos y contemporáneos que conciben las formas de vida de seres no humanos y de las 
cosas en fábulas, mitos, poemas o leyendas para concebir la experiencia humana en relación con las de otros seres, 
ya sean seres no humanos o no vivos. Se pretende que el estudiante se acerque a discursos y saberes humanísticos en 
los que se da voz y se concede la palabra a lo no humano o no vivo. 

Apertura  
Duración: 1 hora  

Actividad 1  
En la mitología griega se cuenta que Epimeteo, hermano de 
Prometeo, recibió la tarea de repartir dones a los seres vivos. A 
los animales les dio fuerza, velocidad, alas, garras o pieles 
resistentes para sobrevivir. Pero cuando llegó el turno de los 
humanos, Epimeteo ya había gastado todos los recursos y los dejó 
desprovistos de defensas naturales. Fue entonces cuando 
Prometeo intervino y les entregó el fuego y la técnica, 
permitiéndoles crear herramientas, protegerse y construir 
cultura. 
Este mito, aunque fantástico, nos habla de una verdad profunda: 
los seres humanos, dependemos de nuestra creatividad, del 
conocimiento y de la cooperación para sobrevivir. La narración 
muestra cómo la técnica y la educación se convierten en los 
“dones” que nos permiten vivir y desarrollarnos. 
Así, los mitos no son simples cuentos antiguos: son formas 
simbólicas de explicar realidades de la existencia humana.  
Actividad 1. Buscando explicaciones mitológicas. 
Tiempo: 30 minutos 

Busca algún mito de nuestros pueblos originarios o de alguna otra 
cultura con el que puedas ejemplificar cómo los mitos son formas 
simbólicas de explicar realidades de la existencia humana. 
Compartan sus mitos con el resto de la clase. 

 



Humanidades III  Segundo Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   29 

Freud y los mitos 

Sigmund Freud, fundador del 
psicoanálisis, consideraba que 
los mitos antiguos eran más que 
simples relatos fantásticos: los 
veía como expresiones 
simbólicas de deseos, miedos y 
conflictos inconscientes que 
siguen presentes en la vida 
humana. Para él, figuras como 
Edipo o Narciso representaban 
dinámicas psicológicas 
universales, como el vínculo con 
los padres, la rivalidad, el amor 
propio o la culpa. De esta 
manera, los mitos se convertían 
en una herramienta para 
comprender la mente, pues 
mostraban cómo las culturas 
habían narrado, de forma 
imaginativa, las tensiones que 
cada individuo experimenta en 
su interior. 

Para conocer más sobre el tema 
lee el siguiente artículo: 

 

Desarrollo  
En Mito y realidad, Mircea Eliade analiza el mito como una 
forma fundamental de comprender el mundo y la experiencia 
humana. Explica que el mito no es una historia falsa o imaginaria, 
sino un relato sagrado que narra los orígenes del mundo, de los 
seres humanos, de las costumbres y de los valores. A través del 
mito, las comunidades dan sentido a su existencia y a su lugar en 
el universo. 

Al narrar o repetir el mito, las personas vuelven simbólicamente a 
ese tiempo sagrado, lo que les permite renovar el sentido de la 
vida y del orden del mundo. Por eso, los mitos suelen estar 
vinculados a rituales, celebraciones y prácticas sociales. 

Por ejemplo, los mitos siguen vivos en la cultura contemporánea a 
través de los superhéroes, pues estos representan modelos de 
conducta que ayudan a las personas a comprender la realidad y su 
lugar en el mundo. 

Actividad 2. Detectives de mitos modernos   
Tiempo: 60 minutos 

1. Formen equipos de 3 a 5 integrantes 

2. Elijan un ejemplo de mito moderno (puede ser una película, un 
personaje literario, un héroe deportivo, una saga digital, etc.) 

3. Respondan:  

¿Qué valores trasmite este mito?  

¿Qué visión del mundo refleja?  

¿Cómo influye en la identidad de las personas o en la sociedad 
actual? 

4. Busquen un mito antiguo que cumpla una función similar y 
hagan un mapa comparativo que muestre cómo se conectan. 
Expongan al resto del grupo su trabajo. 

5. Identifiquen cuál mito moderno sienten que influye más en sus 
vidas y por qué. 

 



Humanidades III  Segundo Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   30 

 La otredad de la 
naturaleza 

La relación entre la humanidad y 
la naturaleza ha estado marcada 
durante siglos por una 
percepción de separación: 
vemos al entorno natural como 
algo ajeno, como “lo otro”. Esta 
idea, profundamente arraigada 
en la cultura occidental, ha 
influido de manera significativa 
en la forma en que interactuamos 
con los ecosistemas y sus 
recursos.  

El autor muestra cómo la 
interdependencia entre seres 
humanos y naturaleza es 
innegable, pero también 
desigual. Mientras recibimos de 
ella los elementos esenciales 
para la vida, nuestras actividades 
generan impactos que 
deterioran los sistemas que nos 
sostienen. Plantea un llamado 
urgente a reconsiderar nuestra 
postura y actuar con 
responsabilidad, ya sea desde 
una ética de la alteridad o desde 
la simple necesidad de 
supervivencia. 

Lee el artículo completo y realiza 
un resumen en el conectes los 
contenidos con lo desarrollado 
en la progresión.  

 

Cierre   
Desde la antigüedad, los mitos han servido como dispositivos 
para explicar lo que somos frente a lo que no somos. En muchas 
narraciones, el ser humano aparece como lo opuesto a lo 
inanimado, a lo no vivo: somos los que hablan, los que crean, los 
que sueñan. El mito nos recuerda que nuestra diferencia no está 
solo en la biología, sino en la capacidad de dar sentido, de 
inventar relatos que nos distinguen de la piedra, del río o del 
objeto sin vida. 
Sin embargo, reducir la realidad a una oposición rígida entre 
animado e inanimado es una simplificación. Los mitos también 
nos muestran que lo “no vivo” puede cobrar voz y presencia: las 
montañas que protegen, los mares que castigan, los objetos que 
guardan memoria. En estas narraciones, lo otro —aunque 
distinto— se convierte en interlocutor, en alteridad con la que 
podemos relacionarnos. 
Así, la función del mito no es solo marcar fronteras, sino 
invitarnos a reconocer que toda forma de existencia, incluso la 
que parece inanimada, puede tener un sentido en nuestra vida. 
El mito nos abre a la posibilidad de dialogar con lo diferente, de 
respetar lo que no somos y de descubrir que nuestra humanidad 
se enriquece cuando nos vinculamos con cualquier alteridad, ya 
sea viva o no viva, real o fantástica. 
 
Actividad 3. Cuando lo inanimado habla 
Tiempo: 40 minutos 

- Piensa en un objeto inanimado que uses todos los días (puede 
ser tu celular, una mochila, un cuaderno, una silla). 
 

- Imagina que ese objeto tiene voz y puede contarte su historia. 
Escribe en una cuartilla qué diría: cómo se siente, qué observa 
de tu vida, qué papel cumple en tu existencia. 
 
- Comparte tu relato con tu equipo o grupo. Escuchen las 
narraciones y discutan: 

- ¿Qué cambia cuando damos voz a lo inanimado? 
- ¿Qué nos enseña esta experiencia sobre nuestra 
relación con lo otro, lo distinto? 

 

- Reflexión final: Cada estudiante escribe una frase que 
responda: ¿Qué nos enseña el mito sobre abrirnos a la alteridad, 
incluso a lo que parece no vivo? 
 



Humanidades III  Segundo Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   31 

 
Meta  
Ejerce crítica a la visión 
antropocentrista para distinguir 
sesgos de comprensión de la 
naturaleza y por ende nuestra 
relación con el mundo natural. 

Categoría  
Vivir aquí y ahora. 

Subcategoría 
Lo que nos 
constituye/potencialidad. 

Dimensiones  
1.  Visiones de lo natural 

 2. Lo innato y su socialización, 
imitación, percepción.   

 

Tiempo total  
4-5 horas  

 

 

 

Progresión  7 
Tema: El antropocentrismo y la relación de la experiencia humana con seres no humanos o no 
vivos.    
Ejerce la crítica a experiencias humanas que excluyen a seres no humanos o no vivos para que adquiera 
elementos y recursos filosóficos que le posibiliten problematizar la experiencia humana diferente de una 
concepción antropocéntrica. 

Apertura  
Actividad 1 La Invención de “lo Natural”. Tiempo: 1 hora 
El Despertar del Asombro (20 min) 

Propósito: Cuestionar la jerarquía humana y activar la empatía 
hacia lo no humano (Educación de carácter/Socioemocional). 

Instrucciones: Lleva a clase un objeto inanimado, para realizar la 
siguiente reflexión: 

Pregunta Generadora: ¿Es la "naturaleza" algo real allá afuera, 
o es una etiqueta que inventamos los humanos para dominar lo 
que no entendemos?  

Preguntas de reflexión 

¿Crees que solo los seres humanos tienen derechos? 
 
 
¿Un perro tiene más valor que una cucaracha? ¿Por qué? 
 
 
¿Una montaña debería ser protegida solo porque nos sirve? 
 
 

 

 

  



Humanidades III  Segundo Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   32 

Desarrollo. 
Propósito: Analizar discursos filosóficos que cuestionan el 
antropocentrismo y contesta a las preguntas finales. 
 
Lee los siguientes textos: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 

Arthur Schopenhauer 

 

 

 

 

 

Arthur Schopenhauer – La Voluntad en todo lo que existe 

Contexto: Para Schopenhauer, lo que llamamos "naturaleza" no es algo ajeno 
a nosotros, sino la misma fuerza (Voluntad) que sentimos en nuestro interior. 

"Si observamos la caída de una piedra, el crecimiento de una planta 
o el instinto de un animal, solemos creer que son fuerzas mecánicas 
o biológicas totalmente distintas a nosotros. Sin embargo, esa fuerza 
que hace que la piedra busque el suelo es la misma 'Voluntad' que 
nosotros sentimos como deseo o querer. 

El mundo no es solo una imagen en nuestra cabeza (representación), 
sino que en su fondo más profundo es Voluntad. No hay una 
diferencia de esencia entre el humano y la montaña; ambos somos 
manifestaciones de la misma fuerza ciega e incansable. Por lo tanto, 
el hombre no es el dueño de la naturaleza, sino simplemente una de 
sus formas más complejas y, a menudo, más sufridas." 

(Adaptado de "El mundo como voluntad y representación" y "Sobre la 
voluntad en la naturaleza") (Schopenhauer, 2023) 

 



Humanidades III  Segundo Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   33 

 

 
 

 

 

 

 

Vandana Shiva | Ecofeminismo y la 
decolonización de las mujeres, la 
naturaleza y futuro 

https://www.youtube.com/watch?v=1aZj
DLR8Z_c  

 

  
 

Ecofeminismo: Crítica A La Doble 
Dominación 
¿Cómo se conecta la dominación de la naturaleza con el pensamiento 
patriarcal? 
 
La emergencia ecológica no es un problema técnico, sino el síntoma de 
una crisis civilizatoria con raíces profundas. El ecofeminismo identifica el 
núcleo de esta crisis: una misma lógica de dominación estructura 
tanto la explotación de la naturaleza como la subordinación de las 
mujeres y otros grupos considerados "inferiores". No es una simple 
suma entre ecologismo y feminismo, sino un análisis que desentraña los 
hilos comunes que tejen todas las opresiones. 
 
Esta lógica es dualista y jerárquica. El pensamiento occidental 
moderno ha construido pares de opuestos donde el primer término se 
define como superior y activo, y el segundo como inferior y pasivo, 
justificando así su control: razón/emoción, cultura/naturaleza, 
hombre/mujer, mente/cuerpo, humano/animal. La razón 
masculina, abstracta y universal, se erige como el sujeto legítimo del 
conocimiento y el poder, mientras que todo lo asociado a la corporalidad, 
la reproducción, la emoción y la dependencia de los ciclos naturales es 
devaluado, feminizado y puesto al servicio del primero. 
 
La filósofa australiana Val Plumwood desmontó este mecanismo. 
Explicó que el modelo del "sujeto racional" solo pudo constituirse negando 
su propia dependencia de la naturaleza y de los cuidados, proyectando esas 
características en un "Otro" (la mujer, lo salvaje, lo animal) que debía ser 
dominado. Así, la naturaleza es concebida como un recurso pasivo e 
inerte (la "Madre Tierra" que ofrece sus bienes), y la mujer, por su 
capacidad biológica de dar vida y su asociación cultural con el cuidado, 
queda atrapada en ese mismo reino de lo "natural" a controlar. La 
conquista científica y técnica del mundo natural y el control patriarcal 
sobre el cuerpo y el trabajo de las mujeres son, por tanto, dos caras de la 
misma moneda. 
 
La física y activista india Vandana Shiva lleva este análisis al terreno 
concreto de la economía global y el colonialismo. Para ella, 
el "desarrollo" y el progreso occidental son proyectos patriarcales 
que se imponen como una nueva forma de conquista sobre el Sur Global. 
Shiva analizó cómo la Revolución Verde—impuesta como paquete 
tecnológico de semillas híbridas, agroquímicos y monocultivo—se 
presentó como modernización, pero en realidad fue un acto de violencia 
epistemológica y ecológica. Destruyó la biodiversidad, envenenó los 
suelos y desplazó el conocimiento agrícola tradicional, sostenible y 
holístico, atesorado durante generaciones, principalmente por mujeres 
campesinas. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=1aZjDLR8Z_c
https://www.youtube.com/watch?v=1aZjDLR8Z_c


Humanidades III  Segundo Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   34 

 

 

El Futuro del Ecofeminismo 
- Laura Laguna / TEDxUCM 
| Laura Laguna | TEDxUCM 

https://www.youtube.com/watch
?v=uTskEQrVhGw 

 

 
 

 

  
Shiva denuncia la biopiratería: la apropiación por corporaciones de los 
saberes y recursos biológicos de comunidades indígenas (especialmente de 
mujeres), para patentarlos y mercantilizarlos. Frente a la economía de 
mercado capitalista, que prioriza la acumulación y el crecimiento 
ilimitado, Shiva rescata la economía de subsistencia, sostenida 
históóricamente por mujeres, orientada a satisfacer las necesidades de la 
comunidad en armonía con los ciclos naturales. En esta visión, las mujeres 
no son víctimas pasivas, sino protagonistas de la resistencia 
ecologista, porque son las primeras afectadas por la devastación (al tener 
que buscar agua más lejos, cuidar a hijos enfermos por pesticidas) y porque 
encarnan el conocimiento práctico para regenerar la vida. 

 

Plumwood propone superar este dualismo destructivo no con una fusión 
romántica, sino con una ética de reciprocidad. Esto implica: 

1. Reconocer la agencia del mundo no humano. La 
naturaleza no es un telón de fondo pasivo; tiene su propia 
dinámica, resiste, se adapta y responde (una plaga, la resiliencia de 
un bosque tras un incendio, la fuerza de un río). Debemos 
aprender a "escucharla". 

2. Aceptar nuestra ecodependencia e 
incorporalidad. Somos seres de carne y hueso que respiramos, 
comemos y bebemos; estamos en un intercambio material 
constante con el mundo. Negar esta dependencia es la base de la 
ilusión de dominio. 

3. Practicar una razón relacional, no instrumental. En lugar 
de preguntarnos solo "¿cómo puedo usar esto?", debemos 
preguntar "¿qué tipo de relación tengo con esto?", "¿qué me exige 
esta relación de cuidado y justicia?". 

 
El ecofeminismo, por tanto, no busca simplemente incluir a las mujeres en 
un sistema depredador, sino transformar radicalmente el 
paradigma. Nos invita a tejer nuevos parentescos más allá de lo 
humano, a reconstruir el sentido de pertenencia a una comunidad de la 
Tierra donde humanos (de todos géneros, etnias y culturas), animales, 
plantas, ríos y montañas somos compañeros de vida, unidos por la 
vulnerabilidad y la interdependencia. La liberación de las mujeres y la 
salvación del planeta son luchas inseparables: ambas exigen desmantelar la 
lógica patriarcal, colonial y capitalista que convierte la vida en mercancía 
y el cuidado en debilidad. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=uTskEQrVhGw
https://www.youtube.com/watch?v=uTskEQrVhGw


Humanidades III  Segundo Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   35 

Arne Ness 

 
Ecología profunda de Arne 
Ness: reevaluando nuestro lugar 
en la naturaleza. 

https://philosophybreak.com/arti
cles/arne-naess-deep-ecology-
reevaluating-our-place-in-nature/ 

 

  
  
 ¿Qué significa “tener derechos”? 
Tradicionalmente, en el derecho moderno: 
• Solo los seres humanos eran sujetos de derechos. 
• Los demás seres (animales, plantas, montañas) eran objetos 
de propiedad o uso. 
 
El debate sobre los no humanos cuestiona esto y propone que 
algunas entidades no humanas puedan tener: 
• Derecho a existir 
• Derecho a no ser dañadas injustificadamente 
• Derecho a desarrollarse según su naturaleza 
 
 Arne Næss es el filósofo Noruego, quien es conocido por su teoría 
de la ecología profunda, que sostiene que todos los seres vivos tiene 
un valor inherente y deben ser respetados es decir tienen derechos. 
Según Naess, la naturaleza es solo un recurso para satisfacer las 
necesidades humanas, sino que tiene un valor en sí misma.  
Cuando dice que “todo ser tiene un valor inherente”, se refiere a 
esto: 
• Valor inherente = valor por sí mismo, independiente de su 
utilidad para los humanos. 
• No solo las personas, sino animales, plantas, ríos, 
montañas y ecosistemas tienen derecho a existir y desarrollarse. 
• La naturaleza no es un medio, sino un fin en sí mismo. 
Esto rompe con la visión antropocéntrica (el ser humano en el 
centro) y propone una ética biocéntrica/ecocéntrica, donde los 
humanos somos una parte más de la red de la vida, no sus dueños. 
 
En palabras simples: 
 
 Un árbol no vale porque nos da madera o sombra; vale 
porque existe. 
 
Montañas, ríos y ecosistemas pueden ser sujetos de 
derechos, no porque “sientan”, sino porque son 
condiciones de la vida. 
 
Principios claves de la ecología profunda de Naess: 
 
Valor inherente: Todos los seres vivos tienen un valor inherente, 
independientemente de su utilidad para los humanos. 
 
Interconexión: Todos los seres vivos están interconectados y 
forman parte de un ecosistema más amplio. 
 
Diversidad: La diversidad de la vida es valiosa y debe ser 
preservada. 
 
Responsabilidad: Los humanos deben tienen una 
responsabilidad hacia la naturaleza y deben actuar de manera 
sostenible. 
 
Ness también enfatizó la importancia de la “identificación” con la 
naturaleza, lo que significa reconocer nuestra conexión con el 
mundo natural y actuar en consecuencia. Su filosofía ha inspirados 
a muchas personas a adoptar un enfoque más sostenible y 
respetuoso hacia la naturaleza. 
 

 

 

 

https://philosophybreak.com/articles/arne-naess-deep-ecology-reevaluating-our-place-in-nature/
https://philosophybreak.com/articles/arne-naess-deep-ecology-reevaluating-our-place-in-nature/
https://philosophybreak.com/articles/arne-naess-deep-ecology-reevaluating-our-place-in-nature/


Humanidades III  Segundo Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   36 

 
Donna Haraway – La Naturaleza como un Artefacto 
Contexto: Haraway desafía la idea de que la naturaleza es algo "puro" o "externo". Ella propone 
que lo que llamamos naturaleza es algo que "construimos" con nuestra cultura y tecnología. 
"La naturaleza para nosotros no es algo que simplemente 'está ahí' esperándonos; es un artefacto, 
una construcción de nuestro lenguaje y nuestra política. No existe una separación real entre lo que 
es 'natural' y lo que es 'artificial' o 'tecnológico'. 
Los seres humanos hemos creado la categoría de 'naturaleza' para separarnos de ella y dominarla. 
Pero hoy, en un mundo de biotecnología y crisis climática, los límites se borran: somos híbridos, 
somos 'cyborgs'. El perro, la máquina y el humano están entrelazados. Debemos dejar de ver a la 
naturaleza como un recurso o una madre virgen, y empezar a verla como un socio con el que 
estamos inevitablemente conectados en una red de supervivencia." (Donna, 1995) 
 
 
Arne Naess – La Identificación con la Vida 
"La mayoría de los seres humanos se limitan a un 'yo' pequeño: sus posesiones, su familia, su estatus. 
Pero podemos madurar hacia un 'Yo Ecológico'. Si caminas por un bosque antiguo y ves que lo 
están talando, no deberías sentir solo lástima por los árboles; deberías sentir que te están cortando 
una pierna a ti. 
El derecho de todas las formas de vida a vivir es un derecho universal que no puede ser negado. 
Una flor de montaña tiene derecho a existir, aunque nadie la vea nunca. Nuestra autorrealización 
como humanos solo será completa cuando comprendamos que somos una hebra en la trama de la 
vida, y que la trama tiene valor por sí misma, no por lo que podamos extraer de ella." (Bugallo, 
2013). 
 
 

• Después de realizar la lectura, contesta a cada pregunta que está relacionada 
con cada lectura 

Schopenhauer: Si una piedra y yo somos "lo mismo" en esencia, ¿qué derecho tengo a 
destruir una montaña para mi beneficio?  

 

Haraway: Si la "naturaleza" es un invento humano, ¿quién tiene el poder de decidir qué es 
natural y qué no lo es? (Por ejemplo: ¿Es un campo de cultivo transgénico "naturaleza"?). 

 

Ecofeminismo: ¿Consideras que existe relación entre la dominación, explotación de la 
naturaleza y el pensamiento patriarcal? 

 

Naess: "La naturaleza es un socio igualitario con valor propio; tú eres ella y ella es tú" ¿Te 
nemo? 

 



Humanidades III  Segundo Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   37 

 

 

Cierre   
Actividad 1 Espejo Desconcentrado  
Tiempo: 10 minutos 
"ESPEJO DESCENTRADO" 
Duración: 15 minutos 
Modalidad: Individual y reflexiva 
Material: Tarjeta o hoja pequeña, lápiz 

Instrucciones: 
1. Diagnóstico inicial (2 minutos) 
En la parte superior de tu tarjeta, completa rápidamente esta frase: 
"Cuando empezamos esta progresión, para mí 'Naturaleza' era 
principalmente: ______" 
(Ej: "un recurso", "lo que no es humano", "un sistema del que somos 
parte", etc.) 
2. Triple cuestionamiento (8 minutos) 
Selecciona UNA idea clave de CADA tema que haya modificado o 
desafiado esa visión inicial. Escribe brevemente: 
Del Tema 1 (Schopenhauer/Haraway): 
Idea que me descentró: _________________________ 
(Ej: "La Naturaleza como voluntad ciega, no como madre nutricia") 
 
Del Tema 2 (Naess/ecología profunda): 
Idea que me descentró: _________________________ 
(Ej: "El valor intrínseco de los seres, más allá de su utilidad") 
 

Del Tema 3 (Ecofeminismo/Plumwood/Shiva): 
Idea que me descentró: _________________________ 
(Ej: "La conexión entre dominación de naturaleza y opresión 
patriarcal") 
 
3. Nueva posición (5 minutos) 
En la parte inferior de la tarjeta, responde: 
"Después de este viaje, mi lugar en la red de la vida ya no es el centro, sino: 
______" 
(Ej: "un nodo interconectado", "un participante responsable", "un 
aprendiz entre muchos seres") 
Variante para compartir (opcional): 
Si hay tiempo, los voluntarios pueden leer una frase de su tarjeta. Las 
tarjetas se pueden pegar en un círculo grande dibujado en el pizarrón 
(simbolizando la red), con el título "Salimos del centro". 
Producto: 
Una tarjeta-conceptual personal que sintetiza el descentramiento 
vivido en la progresión. 



Humanidades III  Tercer Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   38 

Imagen creada de IA 

Meta  

Examina los significados 
(culturales, políticos, 
históricos, tecnológicos, 
naturales, entre otros) de las 
prácticas, discursos, 
instituciones y 
acontecimientos que 
constituyen su experiencia 
individual y los vincula a sus 
capacidades de construir la 
colectividad con base en los 
aportes de las humanidades. 

Pone a prueba las 
concepciones de la 
colectividad vinculándolas a 
su capacidad de decisión en 
situaciones de su vida usando 
los saberes y conocimientos 
de la literatura y la filosofía.  

Categoría  

Estar juntos 

Subcategoría 

C onflic tos  de lo c olec tivo: 
hace 

mención a los sentidos que 

pueden adquirir las relaciones 

que conforman lo colectivo 

(sometimiento, soberanía, 

obediencia, rebeldía, 

sublevación, insurrección, 

ciudadanía). 

 

Progresión  8 
Tema: ¿Qué es lo otro? 
Valora las relaciones sociales, políticas, económicas, morales, tecnológicas, de género que conforman las 
formas actuales de la experiencia de lo humano con la alteridad. Las formas de vida humana actuales 
causan efectos negativos en otros seres vivos, humanos y no humanos y, en general, en la naturaleza: 
destrucción, rebajamiento, ultraje, desprecio. 

 

 

Apertura   
Duración 50 minutos 

Actividad 1  
Tiempo: 10 min 

 

En la vida diaria convivimos con personas, ideas, 
culturas y formas de vida distintas a las nuestras. A 
menudo llamamos “lo otro” a aquello que no somos 
nosotros, pero ¿realmente todo lo diferente es “el otro”? 
Esta actividad permite explorar las ideas previas sobre la 
alteridad. 
 
 
 
 
 
 



Humanidades III  Tercer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   39 

Vida libre de violenc ia: 

refiere a la posibilidad de  

condición de existencia en las que  

los cuerpos no sufran daño,  

ensañamiento o muerte cruel.  

L os  otros : se trataría de la 

generación de discusión sobre 

las relaciones de los estudiantes 

con las diferentes formas de la 

alteridad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dimensiones  

1. Humanismo y barbarie desde 
Occidente . 

2. Solución de problemas y toma 
de decisiones. 

3. Poder y políticas de la otredad 

Tiempo total  

• 5 horas  

 

 

 

 

 

 

 1  Correa, Javier. ( 24 septiembre 
2021). Levinás: el otro y nuestra 
responsabilidad. Recuperado de 
https://filco.es/10-claves-del-
pensamiento-de-
levinas/#_Responsabilidad 

 
Observa imágenes proporcionadas por el docente 
(personas diversas, animales, naturaleza, 
tecnología). 

 

 

Reflexiona de forma individual: ¿qué tienen en común y qué 
las hace diferentes? 

__________________________________________________
__________________________________________________
__________________________________________________
__________________________________________________ 
 
Evaluación de la apertura de actividad 
 

Criterios de evaluación Sí No 
Observa atentamente las imágenes 
presentadas   

Identifica al menos un elemento en común 
entre las imágenes   

Reconoce diferencias visibles entre las 
imágenes   

Relaciona las imágenes con la idea de 
alteridad u otredad   

Expresa sus ideas de forma clara y 
coherente por escrito   

Realiza la reflexión de manera individual y 
respetuosa   

 



Humanidades III  Tercer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   40 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

Datos curiosos sobre 
la alteridad 

• La palabra alteridad proviene 
del latín alter, que significa 
“otro”, y se refiere al 
reconocimiento de la 
diferencia entre el yo y los 
demás. 

• En filosofía, la alteridad no solo 
implica diferencia, sino 
también responsabilidad ética 
frente al otro, especialmente 
en autores como Emmanuel 
Levinas. 

• Reconocer la alteridad evita la 
deshumanización, ya que 
permite ver al otro como 
persona y no como objeto, 
estereotipo o enemigo. 

• La alteridad es la base de 
valores como la empatía, el 
respeto y la tolerancia, 
fundamentales para la 
convivencia social. 

 

Desarrollo 
 
Actividad 1  
Tiempo: 30 min 

Lectura: Lévinas: El otro y nuestra responsabilidad1 (Fragmentos) 

4. El Otro 

Frente a una ontología que reduce toda la realidad a la pregunta 
por el ser y que toda la diferencia del mundo la reduce a la 
identidad de las esencias, Lévinas inicia un proyecto filosófico 
basado en el otro, en la alteridad 
 
Pero ¿quién es este otro de Lévinas? ¿Cómo lo caracteriza? En 
una de sus obras más importantes, Totalidad e infinito, dice así: 
«El Otro no es otro con una alteridad relativa como en una 
comparación […] La alteridad del Otro no depende de una 
cualidad que lo distinguiría del yo». 
La diferencia del otro no reside en que no es como yo, porque, 
de esta manera, estaríamos entendiendo su diferencia desde 
nuestra identidad. Nuestras comparaciones con el otro suponen 
siempre un modo de acercarnos a él que anula su radical 
alteridad. Para entender la radical alteridad necesitamos dejar de 
compararla desde nuestro propio marco. La alteridad es 
constitutiva, el otro es el otro, no la falta de nuestra identidad. 
El otro es «presencia que desborda, fija su jerarquía de infinito». 
Justamente por esto la relación con el otro no puede ser una 
relación cognoscitiva, porque toda etiqueta o categoría fallaría 
en su intento de capturar la infinitud que supone el otro. Así, 
Lévinas fija una de sus tesis más importantes: el otro siempre 
nos desborda, siempre sobrepasa nuestros intentos de conocerlo. 
La alteridad en Lévinas es una alteridad radical, infinita. 
 
Pero ¿quién es este otro de Lévinas? ¿Cómo lo caracteriza? En 
una de sus obras más importantes, Totalidad e infinito, dice así: 
«El Otro no es otro con una alteridad relativa como en una 
comparación […] La alteridad del Otro no depende de una 
cualidad que lo distinguiría del yo». 
 
 

 
 



Humanidades III  Tercer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   41 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

El Cosmos Interior 
y Exterior: 

 

Dato Curioso: 

 En psicología, el concepto del 
"otro significativo" (George 
Herbert Mead) se refiere a 
aquellas personas que tienen 
una influencia importante en la 
formación de nuestro 
autoconcepto y nuestra 
identidad. Nuestra propia 
percepción de quiénes somos 
se construye en gran medida a 
través de cómo nos ven y 
cómo interactuamos con esos 
"otros". 

 

La diferencia del otro no reside en que no es como yo, porque, 
de esta manera, estaríamos entendiendo su diferencia desde 
nuestra identidad. Nuestras comparaciones con el otro suponen 
siempre un modo de acercarnos a él que anula su radical 
alteridad. Para entender la radical alteridad necesitamos dejar de 
compararla desde nuestro propio marco. La alteridad es 
constitutiva, el otro es el otro, no la falta de nuestra identidad. 
El otro es «presencia que desborda, fija su jerarquía de infinito». 
Justamente por esto la relación con el otro no puede ser una 
relación cognoscitiva, porque toda etiqueta o categoría fallaría 
en su intento de capturar la infinitud que supone el otro. Así, 
Lévinas fija una de sus tesis más importantes: el otro siempre 
nos desborda, siempre sobrepasa nuestros intentos de conocerlo. 
La alteridad en Lévinas es una alteridad radical, infinita. 
 
 
6 Responsabilidad 
 
El carácter infinito de la alteridad desborda toda relación 
epistemológica para sólo permitir una relación ética. Y es 
justamente esta relación ética con el otro la que nos impone una 
responsabilidad hacia él. El otro me importa, me afecta, y su 
presencia nos exige que nos encarguemos de él como mandato 
ético. 
En Ética e infinito dice a este respecto: «Desde el momento en 
que el otro me mira, yo soy responsable de él […] su 
responsabilidad me incumbe. Es una responsabilidad que va 
más allá de lo que yo hago». No estamos en una relación ante 
iguales, sino en una relación asimétrica donde la 
responsabilidad nos imprime unos deberes morales con el otro 
en vez de unos derechos personales. 
Una responsabilidad que no exige al otro nada, sino que es 
entrega pura. El buen hacer, el comportamiento ético, se basa en 
la filosofía de Lévinas en un ser-para-otro, en una apertura hacia 
la diferencia y la alteridad, hacia el infinito. 
Esta responsabilidad marca un límite a nuestra libertad, y es que 
la libertad pensada como libre albedrío de un sujeto forma parte 
del olvido del otro, de la violencia discursiva que busca soterrar 
su diferencia. Frente a la libertad del sujeto clásico, Lévinas 
opone la responsabilidad por el otro: nuestras acciones influyen 
en los demás y esa influencia es nuestra responsabilidad 
 
 



Humanidades III  Tercer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   42 

Imagen creada de IA  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

“S er humano es  s er 
res pons able. E s  s entir, al poner 

la piedra, que s e c ontribuye a 
c ons truir el mundo.” 

— Antoine de S aint-E xupéry 

 

 

Libro	que	leer	

1.	El	curioso	incidente	del	
perro	a	medianoche.		

Autor:	Mark	Haddon	

¿De	que	trata?:	
La	novela	presenta	la	historia	
desde	la	perspectiva	de	un	joven	
con	una	forma	distinta	de	
comprender	el	mundo.	El	lector	
aprende	a	ver	la	realidad	desde	
“el	otro”, 	comprendiendo	la	
diferencia,	la	empatıá	y	el	
respeto	hacia	formas	diversas	de	
pensamiento.	

	
	

Responde por escrito: 

1. ¿Qué entiendes por “el otro”? 

__________________________________________________
__________________________________________________
__________________________________________________ 
 
2. ¿Todo lo que no eres tú es “lo otro”? Explica. 

__________________________________________________
__________________________________________________
__________________________________________________ 
 

2. 3. ¿Puedes ser tú “el otro” para alguien más? 

__________________________________________________
__________________________________________________
__________________________________________________ 

 

Escribe un párrafo argumentativo en base a tus 3 respuestas de 
6 a 8 líneas en tu libreta. 

__________________________________________________
__________________________________________________ 
 
 
Evaluación del Desarrollo de actividad. 
 

Criterios de evaluación Sí No 
Lee atentamente el texto proporcionado   
Identifica el concepto de “el otro” a partir de la 
lectura   

Explica si todo lo diferente puede considerarse 
“lo otro”   

Reconoce que él/ella puede ser “el otro” para 
otras personas   

Responde de manera completa las tres preguntas 
planteadas   

Redacta un párrafo argumentativo de 6 a 8 líneas   
Relaciona sus ideas con la noción de 
responsabilidad ética   

Presenta coherencia y claridad en la redacción   
 



Humanidades III  Tercer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   43 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

Cierre 
 
Actividad 1 
Tiempo: 10 min 

Reconocer al otro implica asumir una responsabilidad ética en la 
manera en que convivimos. Esta actividad busca que reflexiones 
sobre cómo puedes transformar tus acciones cotidianas para 
respetar y valorar a los demás. 
 
 
Instrucciones 
 

1. En tu libreta, redacta un texto de media cuartilla como 
mínimo en el que desarrolles una propuesta personal y 
concreta para tratar mejor al otro en tu entorno (escuela, 
familia, redes sociales o comunidad). 

 
2. Tu texto debe incluir: 

o a) Una situación real o frecuente donde 
identifiques a “el otro”. 

o b) Una acción que reconozca su dignidad 
(escuchar, respetar, incluir, cuidar). 

o c) Una justificación ética: explica por qué es 
importante actuar así. 

o d) Un compromiso personal que puedas llevar a la 
práctica. 

 
 
Cierre reflexivo 
Finaliza tu escrito completando la frase: 

“Reconocer al otro como un igual transforma mi forma de 
convivir porque…” 

 
 

§ El Puente de 
Perspectivas: 

 

 

 
 
Dato Curioso: Filósofos 
como Emmanuel Levinas 
argumentan que el "rostro 
del otro" es lo primero 
que nos interpela 
éticamente, 
imponiéndonos una 
responsabilidad moral 
antes incluso de que 
podamos categorizar o 
comprender al otro 
racionalmente. Es una 
experiencia fundamental 
que precede al 
conocimiento. 
 
 



Humanidades III  Tercer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   44 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
Evaluación del cierre de actividad 
 

Criterios de evaluación Sí No 
Redacta un texto con una extensión mínima de media 
cuartilla   

Identifica una situación real o frecuente donde 
aparece “el otro”   

Propone una acción concreta que reconoce la 
dignidad del otro   

Explica de manera clara la importancia ética de su 
acción   

Expresa un compromiso personal viable y aplicable   
Integra adecuadamente todos los elementos 
solicitados   

Utiliza un lenguaje respetuoso y reflexivo   
Presenta coherencia, claridad y orden en la redacción   
Completa el cierre reflexivo solicitado   

 

¿Qué es esa imagen? 

La idea de "mente colmena" o 
inteligencia colectiva, aunque no 
directamente sobre alteridad 
individual, explora cómo la 
interacción y la diversidad de 
pensamiento entre "otros" 
pueden llevar a soluciones y 
conocimientos que un solo 
individuo no podría alcanzar, 
trascendiendo las limitaciones de 
la individualidad. 

 

 

 

 

 

 



Humanidades III  Tercer Parcial 

 
Academia Nacional de Humanidades   45 

Meta  

Analiza de forma humanística 
las concepciones de la 
colectividad de forma crítica y 
reflexiva para fortalecer su 
capacidad de decisión en 
situaciones de su vida. 

Actúa los roles que juega en 
los acontecimientos, 
discursos, instituciones, 
imágenes, objetos y prácticas 
que conforman sus vivencias 
con base en los aportes de las 
humanidades. 

Categoría  

Estar juntos 

Subcategoría 

Cómo soy: se refiere a los 
cuestionamientos en la forma 
de ser y vivir del estudiante. 

Dimensiones  

1.  Configuración de lo 
colectivo (comportamiento de 
masa/lazo social). 

2.  Prácticas de poder 
individuales y colectivas 

Tiempo total  

4-5 horas  

Progresión 9 
Tema Yo otra (o)/ Si misma (o) 
Enuncia cómo se concibe a sí misma/o en relación con la experiencia humana de su localidad, 
para que confronte, retome discusiones y ponga en operación discursos que ha revisado en 
sesiones anteriores. 

Apertura  
Actividad 1 Tiempo: 60 minutos 
Observa detenidamente cada detalle de la obra plástica Las dos 
Fridas de la pintora mexicana Frida Kahlo (1907-1954). Responde 
en un párrafo cómo consideras que la pintora se concibe a sí 
misma y de qué manera influye su comunidad en la obra de arte 
(no olvides considerar los detalles, los objetos, la indumentaria y 
todo lo que veas a su alrededor al momento de responder a la 
pregunta). 

Compartan sus conclusiones en plenaria 

Al finalizar el docente retroalimenta con el contexto que puede 
influir en las costumbres de la autora  

 
 
 
 
 
 

 



Humanidades III  Tercer Parcial 
 

 
Academia Nacional de Humanidades   46 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 

Conceptos, enlaces o 
QR del tema.  

• En el siguiente enlace podrás 
acceder a un libro del autor. 

• https://drive.google.com/file/d
/1mUVtID3EOFIxIAT51zZNUO
k9oi5A5k1y/view?usp=sharing 

 

Desarrollo  
El filósofo francés Michel Foucault (1926-1984) considera que 
somos un constructo. No existe una esencia como tal, sino que 
vamos siendo forjados por el poder de las instituciones, las 
practicas sociales, los discursos científicos, morales e incluso 
los médicos. En su obra Vigilar y Castigar (2002) explica cómo 
las instituciones como las escuelas, las prisiones y los 
manicomios determinan, de alguna manera, los sujetos que 
llegamos a ser a través de prácticas disciplinarias que nos 
someten a ser obedientes, siguiendo reglas que nos alienan a 
lo que el sistema quiere que seamos. Los rituales que asemejan 
las prácticas como uso de uniformes, timbres para iniciar o 
terminar ciertas tareas, la vigilancia constante se llevan a cabo 
en casi todas las instituciones para forjar una identidad. En 
historia de la sexualidad, vol. I: La voluntad de saber (1976) en 
esa obra nos explica cómo los discursos científicos, médicos o 
morales sobre la sexualidad nos construyen cómo debemos 
amar o cuál debiera ser nuestra inclinación en la relación con 
las y los otros. Antes se pensaba, desde los discursos médicos, 
que la homosexualidad era una enfermedad, incluso se le 
consideraba desviación sexual. Desde los discursos religiosos, 
aun se piensa, que ser homosexual es un pecado. En el ensayo 
El sujeto y el poder (1982) Foucault profundiza en torno a cómo 
llegamos a ser sujetos a través de relaciones de poder, normas 
sociales y procesos de subjetivación. 

Araceli Bastida de la Toba 

https://drive.google.com/file/d/1mUVtID3EOFIxIAT51zZNUOk9oi5A5k1y/view?usp=sharing
https://drive.google.com/file/d/1mUVtID3EOFIxIAT51zZNUOk9oi5A5k1y/view?usp=sharing
https://drive.google.com/file/d/1mUVtID3EOFIxIAT51zZNUOk9oi5A5k1y/view?usp=sharing


Humanidades III  Tercer Parcial 
 

 
Academia Nacional de Humanidades   47 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Extractos del ensayo El sujeto y el poder: 
 
“… el objetivo principal de estas luchas no es atacar tanto a tal 
o cual institución de poder, grupo, elite, clase, sino más bien a 
una técnica, a una forma de poder.  
… Esta forma de poder emerge en nuestra vida cotidiana, 
categoriza al individuo, lo marca por su propia individualidad, 
lo une a su propia identidad, le impone una ley de verdad que 
él tiene que reconocer y al mismo tiempo otros deben 
reconocer en él. Es una forma de poder que construye sujetos 
individuales. Hay dos significados de la palabra sujeto; sujeto a 
otro por control y dependencia y sujeto como constreñido a su 
propia identidad, a la conciencia y a su propio 
autoconocimiento. Ambos significados sugieren una forma de 
poder que sojuzga y constituye al sujeto. 
… Podemos decir que todos los tipos de sujeción son 
fenómenos derivados, meras consecuencias de otros procesos 
económicos y sociales: fuerzas de producción, luchas de clases 
y estructura ideológica que determinan las formas de 
subjetividad. 
… La mayor parte del tiempo el Estado es percibido como un 
tipo de poder político que ignora a los individuos, que mira sólo 
los intereses de la totalidad, yo diría, de una clase o de un grupo 
de ciudadanos. 
… La conclusión podría ser que el problema político, ético, 
social y filosófico de nuestros días no es tratar de liberar al 
individuo del Estado y de las instituciones del Estado sino 
liberarnos de ambas, del Estado y del tipo de individualización 
que está ligada a éste. Debemos promover nuevas formas de 
subjetividad a través del rechazo de este tipo de individualidad 
que nos ha sido impuesta durante siglos”.1 
 

1. Foucault, M. (1988). El sujeto y el poder. Revista Mexicana de 
Sociología, 50(3), 3–20. https://www.jstor.org/stable/3540551 

 
 

Actividad 2. 60 
minutos 

Realiza un resumen de la lectura: 
Extractos del ensayo El sujeto y el 
poder: 
La docente explicará los conceptos 
fundamentales del texto de Michel 
Foucault, tú comentas algunas 
ideas que te hayan llamado la 
atención y haces preguntas del 
tema que no te haya quedado 
claro  
(Tiempo de duración 50 minutos). 
 
Conceptos clave 

Institución, individuo, 
individualidad, sujeto, 
sujeción, estructura 
ideológica, Estado. 

Breve definición 
Institución: estructura de poder que 
regula las identidades y la relación 
entre individuos. 

Individuo: cualidad de un sujeto de 
ser único y distinto. 

Individualidad: carácter que 
distingue a los individuos. En el 
contexto de la lectura, esta no es 
libre sino impuesta sutilmente y 
validada/aceptada por el mismo 
sujeto. 

Sujeción: atadura que tiene el 
individuo a dinámicas de relación, y 
estructuras ideológicas,  

Estructura ideológica: red de 
conceptos, preceptos, ideas que 
mantienen un orden social y político. 

Estado: estructura institucionalizada 
que ejerce el poder político bajo 
el discurso de garantizar el orden 
social.  

 

 

  

https://www.jstor.org/stable/3540551


Humanidades III  Tercer Parcial 
 

 
Academia Nacional de Humanidades   48 

 
Actividad 3 (60 minutos): 

a) Escucha y lee la canción: La alondra y el pavo real del trovador cubano Silvio Rodríguez: 
https://www.youtube.com/watch?v=8h8xtDqFIRM 
 
Comenta qué te pareció, si hay alguna coincidencia con lo que dice Foucault, si la poesía puede 
conducirnos a un nivel crítico como lo hace la filosofía.  
 

b) Posteriormente realicen una Comunidad de indagación, pueden ser estas preguntas u otras 
que elija el docente.  
¿Puede el individuo vivir al margen de su comunidad? La presión que ejerce una comunidad 
puede ser positiva o negativa. Describe tus experiencias al respecto. ¿Por qué son distintas las 
acciones o decisiones de una persona cuando está en masa?, ¿En qué momento tus prioridades 
individuales pueden ser más importantes que las del colectivo o viceversa?, ¿El líder de una 
comunidad puede aprovecharse del conformismo de sus miembros?, ¿Una mentira o frase 
repetida infinidad de veces, se convierte en verdad?, ¿Cómo se configura y sostiene el lazo 
social?, ¿Tú siempre eres de igual manera o a veces actúas distinto dependiendo del contexto 
en que estás?, ¿De qué depende la solidaridad o fraternidad en una comunidad?1 
 

La alondra y el pavorreal 
(Silvio Rodríguez) 

Debajo de cada acción está la vida 
en la forma en que el sujeto la aprendió 
hasta como uno se abrocha los zapatos 
es parte de la verdad que la personalidad 
grabó. 
 
Estamos hechos de recortes 
un encolado envuelto en piel 
quede mi desesperación en igual dosis 
que andando el tiempo se convierte en 
parecer. 
 
Así crecimos de pequeñas frustraciones 
que fueron construyendo la verdad social 
y a veces se vieron pequeños resplandores 
enmascarados en esencia colonial. 
 
Suele pasar que a veces nos deslumbra el 
grito 

Como los rastros orientan a la hormiga 
tanteando vamos hacia la realidad, 
quitándole la palabra a la mentira 
el rastro de la verdad 
seguro nos llevará al sol. 
 
Hay una flor, hay una espina 
hay todo lo que nos pasó 
como una oruga de cañón sobre la vida 
o como un preso en la pared hace un reloj. 
 
Hay lo que hay, tenemos incompleta el alma 
adolecemos del pecado original 
de haber nacido antes que el canto de las 
armas 
nos enseñara a salir del reino animal. 
 
Así soy yo, así eres tú, así son todos 
los que de niños padecieron aprender 

 
1 S/A, (2023), Progresiones de aprendizaje del área de conocimiento de humanidades, secretaria de Educación Pública. P. 
88. 

https://www.youtube.com/watch?v=8h8xtDqFIRM


Humanidades III  Tercer Parcial 
 

 
Academia Nacional de Humanidades   49 

del pavorreal porque es brillante su mantón. 
También solemos desoír el simple rito 
con que la alondra hace verdad el resplandor 
del sol. 
 

primero la ficción de reyes y de duendes 
que la ventana de escribir y de leer. 

                Silvio Rodríguez. La alondra y el pavo real2 

Anexo de evaluación formativa3 
 

Coevaluación  
 
Guía de observación, para evaluar las actividades realizadas, te pondremos a que califiques 
el desempeño de tu compañero sentado a la derecha, conforme a lo siguiente:   
 
Nombre del alumno(a) a evaluar: _______________________________________________ 
 
Criterios  Si No  Poco  
Expresa sus ideas claras, concretas y argentadas    
Muestra tolerancia y respecto a la opinión de sus compañeros    
Promovió un ambiente sano y libre de violencia     
Aporto puntos de vista y considero los de otras personas de 
manera reflexiva 

   

Discutió su punto de vista de manera imparcial     
¿Logra atrapar la atención por las ideas que expresa?    
Escribe una idea que te llame la atención de tu compañero(a) 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
2 Silvio Rodríguez. La alondra y el pavo real. Recuperado el 20 de abril del 2018 en: 
http://www.cancioneros.com/nc/783/0/la-alondra-y-el-pavoreal-silvio-rodriguez 
3 Este instrumento puede ser utilizado en el momento que el profesor considere más pertinente, en términos de 
evaluación formativa en el Dr. Díaz Barriga, “Timing pedagógico”.  



Humanidades III  Tercer Parcial 
 

 
Academia Nacional de Humanidades   50 

 
 
 
 
 
  

 
José Ortega y Gasset (1883-1995) 
 
Imagen tomada del sitio:  
https://filco.es/10-claves-del-pensamiento-de-ortega-y-gasset/ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Cierre   
José Ortega y Gasset escribió en Meditaciones sobre el 
Quijote la célebre frase “Yo soy yo y mi circunstancia y si 
no la salvo a ella no me salvo yo”. Esto significa que los 
hechos que me han tocado vivir de alguna manera 
marcarán mis acciones, difícilmente nos podemos 
desvincular de todas las circunstancias que están a 
nuestro alrededor, el tipo de familia en la cual nacemos, 
nuestra comunidad, nuestra ciudad natal, nuestro país. 
No es lo mismo nacer en una familia con escasos recursos, 
apenas para sobrevivir, que en otra que tiene todos los 
recursos para vivir holgadamente; así como no es lo 
mismo nacer en Chiapas que en Sonora, o en un país como 
México que, en Alemania e igualmente no es lo mismo 
haber nacido en 1950 que en el 2018. Todo lo que sucede 
a nuestro alrededor son circunstancias que generalmente 
marcan nuestro camino y determinan hasta cierto punto 
nuestras actitudes y nuestra manera de responder a lo 
que nos sucede. En el mismo párrafo donde aparece la 
famosa frase, Ortega explica el significado de la segunda 
parte: “Yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella 
no me salvo yo”, citando el siguiente pasaje de la biblia 
Benefac loco illi quo natus es1. Y en la escuela platónica se 
nos da como empresa de toda cultura, esta: «salvar las 
apariencias», los fenómenos. Es decir, buscar el sentido de 
lo que nos rodea. Pongamos un ejemplo, ciertos 
sobrevivientes del holocausto, pese haber experimentado 
atrocidades hasta el extremo, lograron salir adelante y 
superar las calamidades que vivieron en los campos de 
concentración. Las circunstancias que vivieron estos 
hombres y mujeres fueron terribles, sin embargo, al darle 
una nueva perspectiva a la circunstancia, al tener una 
actitud resiliente, lograron superar aquellos momentos y 
de alguna manera, al salvar ese momento, verlo desde un 
horizonte positivo, lograron salvarse. 
¿Conoces algún caso similar en tu comunidad donde las 
personas hayan salido adelante o hayan superado 
calamidades? Comparte en plenaria con tus compañeros. 

 

Araceli Bastida de la Toba 

 

https://filco.es/10-claves-del-pensamiento-de-ortega-y-gasset/


Humanidades III  Tercer Parcial 
 

 
Academia Nacional de Humanidades   51 

 
 
 
Actividad 4  
Actividad de cierre: 60 minutos 
Realiza un collage en una hoja bond o cartulina y en parejas realiza lo que a continuación se te pide: 
Reúne imágenes que sean significativas tanto tuyas como de otras personas que hayan sido 
significativas para ti, también de animales, objetos entrañables y a partir de palabras claves ve uniendo 
las imágenes de acuerdo con el grado de importancia que tengan para ti. 
 
 
Rúbrica para evaluar un collage 

Criterios Nivele
s de 
desem
peño 

Excelente Satisfactorio Mejorable Deficiente 

Uso de 
imágenes y 
colores 

Utiliza imágenes para 
representar los conceptos 
del tema y usa colores que 
dan calidad y armonía al 
collage. 

Utiliza, casi siempre, imágenes 
para representar los conceptos del 
tema y usa los colores principales 
que dan calidad y armonía al 
collage. 

Utiliza algunas imágenes para 
representar los conceptos del 
tema y usa algunos colores 
en el  collage. 

Casi no utiliza imágenes 
para representar los 
conceptos del tema y usa 
muy pocos colores en el 
collage. 

Uso del 
espacio y 
texto y 
relaciones. 

El espacio muestra 
equilibrio entre imágenes 
y texto y se reflejan las 
relaciones. 

Generalmente, el espacio muestra 
equilibrio entre imágenes y texto y 
en su mayoría se reflejan las 
relaciones. 

El espacio muestra cierto 
equilibrio entre imágenes y 
texto. 

El espacio muestra escaso 
equilibrio entre imágenes y 
texto y se reflejan pocas 
relaciones. 

Claridad en 
los conceptos 

Los conceptos 
desarrollados se reflejan 
en las imágenes. 

Casi todos los conceptos se 
reflejan en las imágenes. 

Algunos conceptos 
desarrollados se reflejan en 
las imágenes. 

Los conceptos 
desarrollados no se 
reflejan en las imágenes. 

Explicación Expone clara, concisa y 
coherentemente la 
exposición de lo solicitado. 

Expone, generalmente, clara, 
concisa y coherentemente la 
exposición de lo solicitado. 

Expone coherentemente la 
exposición de lo solicitado. 

Expone lo solicitado. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



Humanidades III  Tercer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   52 

Meta  

Analiza de forma humanística 
las concepciones de la 
colectividad de forma crítica y 
reflexiva para fortalecer su 
capacidad de decisión en 
situaciones de su vida. 

Actúa los roles que juega en 
los acontecimientos, 
discursos, instituciones, 
imágenes, objetos y prácticas 
que conforman sus vivencias 
con base en los aportes de las 
humanidades. 

Categoría  

Experiencia. 

Subcategoría 
Dónde estoy 

Vida no humana 

Formas afectivas de lo 
colectivo 

Dimensiones  

1.  Configuración de lo 
colectivo (comportamiento de 
masa/lazo social). 

2.  Prácticas de poder 
individuales y colectivas 

Tiempo total  

4-5 horas  

Progresión 10 
Tema  Argumento/ Prueba  
Argumenta sobre la posibilidad y conveniencia de una experiencia humana que incluya a seres no humanos, 
a los muertos y a las cosas para que analice cómo se ha configurado la experiencia colectiva de su 
comunidad. 
 Apertura  

Actividad 1  
Tiempo: 50 minutos 

Piensa y argumenta brevemente en comunidad, ¿por qué la 
experiencia humana, no se puede dar fuera de la relación con 
otros seres, humanos y no humanos; animados e inanimados?  

Posteriormente lee detenidamente la siguiente lectura, 
finalizada la actividad, explora más sobre el tema y genera 
cuestionamientos de tu realidad, es decir, la relación con lo 
humano y no humano.  

La experiencia humana inclusiva y algunos autores. 
 
Heidegger es conocido por su concepto de "ser-en-el-mundo" 
(In-der-Welt-Sein), que se refiere a la forma en que los seres 
humanos existen en el mundo y se relacionan con los demás 
seres, incluyendo a los no humanos y las cosas. En su obra 
"Ser y Tiempo" (1927), Heidegger explora la idea de que la 
experiencia humana es fundamentalmente relacional y que 
nuestra existencia está condicionada por nuestra relación con 
el mundo y los demás seres. 

Levinas es conocido por su filosofía de la alteridad, que se 
centra en la relación con el otro (el no-yo). En su obra 
"Totalidad e Infinito" (1961), Levinas argumenta que la 
experiencia humana es fundamentalmente ética y que nuestra 
relación con los demás seres, incluyendo a los no humanos, es 
una forma de responsabilidad y obligación. 

Merleau-Ponty es conocido por su filosofía de la percepción, 
que se centra en la forma en que los seres humanos 
experimentan el mundo a través de sus sentidos. En su obra 
"Fenomenología de la Percepción" (1945), Merleau-Ponty 
argumenta que la experiencia humana es fundamentalmente 
corporal y que nuestra relación con el mundo y los demás seres 
es mediada por nuestro cuerpo. 

 



Humanidades III  Tercer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   53 

En la lectura anterior se 
presentarn escritas en rojo, 
las respuestas de algunos 
filósofo(a)s a la pregunta 
¿qué y cómo es la 
experiencia humana? Ahora 
te toca a ti, indagar un poco 
más sobre algunas de las 
ideas expuestas, piensa en 
cuál idea te agrada más y te 
es más útil para poder 
explicar y fundamentar la 
necesidad de incluir a otros 
seres no humanos en la 
experiencia con la realidad. 
Te presentamos ideas y 
conceptos clave de los 
autores para que los 
indagues: 
 
• Martín Heidegger : la 

condicionalidad del 
mundo.   

• Emmanuel Lévinas: la 
otredad ética. 

• Merleau Ponty: la 
corporalidad viviente. 

• Gilles Deleuze: 
experiencia creativa 

• Bruno Latour: 
asociacionismo. 

• Donna Haraway: 
experiencia híbrida.  

 

Deleuze es conocido por su filosofía de la diferencia, que se 
centra en la idea de que la realidad es fundamentalmente 
diversa y compleja. En su obra "Diferencia y Repetición" 
(1968), Deleuze argumenta que la experiencia humana es 
fundamentalmente creativa y que nuestra relación con los 
demás seres, incluyendo a los no humanos, es una forma de 
devenir y transformación. 

Latour es conocido por su teoría del actor-red, que se centra 
en la idea de que la realidad es una red de relaciones entre 
seres humanos y no humanos. En su obra "Reensamblar lo 
Social" (2005), Latour argumenta que la experiencia humana 
es fundamentalmente relacional y que nuestra relación con los 
demás seres, incluyendo a los no humanos, es una forma de 
asociación y cooperación. 

Haraway es conocida por su teoría del conocimiento situado, 
que se centra en la idea de que el conocimiento es siempre 
parcial y situado en un contexto específico. En su obra 
"Ciencia, Cyborgs y Mujeres" (1991), Haraway argumenta que 
la experiencia humana es fundamentalmente híbrida y que 
nuestra relación con los demás seres, incluyendo a los no 
humanos, es una forma de co-creación y co-evolución. 

 

Desarrollo  
Actividad 1  
Tiempo: 100 minutos 

Con base en la actividad realizada anteriormente, te invito a 
leer y comparar la historia del inicio de una nueva tradición en 
la creación de alebrijes a partir del siguiente fragmento de la 
lectura que a continuación se detalla. 

Una pesadilla que creó una nueva tradición. 

La historia cuenta que fue en el año 1936 cuando estando 
inconsciente a causa de una terrible enfermedad, Pedro 
Linares vio a los alebrijes. Encontrándose en medio de un 
bosque colmado de serenidad, con un ambiente donde 
reverberaban los ruidos de animales y el sonido de la 
naturaleza, Linares soñaba con un espacio sereno cuando 
súbitamente el ambiente que lo rodeaba comenzó a 
transformarse en extrañas figuras que jamás había visto antes. 



Humanidades III  Tercer Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   54 

 
 
  

Entre las figuras que él mismo Linares relata haber soñado se 
encuentran un burro alado, un gallo con los cuernos de un toro 
y un león con cabeza de perro. Si bien, quizá estos animales 
fueron productos de un delirio por la enfermedad que padecía, 
en su historia Linares destaca que además de lo inusual de su 
aspecto lo que más lo hechizó fue que todas las criaturas 
cantaban al unísono: ¡Alebrijes, alebrijes, alebrije 

Cuando finalmente Pedro se recuperó de su enfermedad, le 
contó a su familia el extraño sueño que tuvo y comenzó a 
darle vida a los singulares seres que se le aparecieron. A 
partir de ese momento, los alebrijes se convirtieron en un 
personaje de una ilusión a una de las formas de arte más 
representativas de México. (DOMESTIKA, 2026) 

 

Actividad 2   
 

Es momento de ponerte en acción y dejar volar tu creatividad. 
Elabora tu propio alebrije, considerando los siguiente: 

1. Diseña un boceto de tu alebrije y elabóralo con papel 
mache. Considera que tu alebrije será tu 
representación de la relación humana con el mundo.  

2. Argumenta por escrito desde una perspectiva filosófica 
con los autores enunciados en el inicio, con el que te 
identifiques. Señala cómo y por qué la propuesta del 
filósofo te ayuda a explicar tu alebrije 

a. ¿Por qué elegiste esa imagen? (qué tiene de 
especial, cómo proyecta la relación humana 
con otros seres)  

b. ¿Con qué otro compañero se semeja? 

c. ¿Tu creación tendrá alguna influencia del 
“otro”? 

3. Presenta una exposición mediante un video breve tus 
conclusiones. 

	 	

Ilustración 1. Pedro Linares trabajando en 
uno de sus alebrijes. 



Humanidades III  Tercer Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   55 

 

Lista de cotejo para evaluar el alebrije 
Criterios de evaluación SI NO 1.- El alebrije muestra un diseño creativo y original. El alebrije muestra un diseño creativo y original. 

1. El alebrije muestra un diseño creativo y original.   
2. Los colores del alebrije están bien seleccionados 
y combinados. 

  

3. El alebrije muestra una expresión clara y 
emocional. 

  

4. El estudiante argumenta con claridad una 
perspectiva filosófica (de los autores revisados en 
clase) durante la exposición del alebrije realizado. 

  

5. El estudiante reflexiona acerca de la importancia 
de analizar las concepciones de la colectividad a 
través de la elaboración del alebrije. 

  

 
Observaciones: 

 

 

Rúbrica de Evaluación: Ensayo "Lo Humano, lo No Humano y lo No 
Vivo" 

Criterios Sobresaliente (4 
puntos) 

Satistactorio 
(3 puntos) 

En desarrollo 
(2 puntos) 

Insuficiente (1 
punto) 

 
 
 
 

Profundidad 
del Análisis 

Analiza de forma 
brillante la 
interconexión 
entre la 
experiencia 
humana, lo no 
humano y lo no 
vivo, 
cuestionando 
límites 
antropológicos 

Analiza la 
relación entre 
lo humano y lo 
no humano/no 
vivo con 
claridad, 
aunque falta 
profundizar en 
las 
implicaciones 
mutuas. 

Menciona los 
tres elementos 
pero los trata 
de forma 
aislada o 
superficial, sin 
establecer 
conexiones 
sólidas. 

No establece 
una relación 
clara entre lo 
humano y los 
elementos 
externos (no 
humanos/no 
vivos). 

 
 
 

Perspectiva 
crítica 

Propone una 
visión original que 
desafía el 
antropocentrismo, 
integrando 
perspectivas 
éticas o filosóficas 
actuales. 

Presenta una 
postura crítica 
coherente 
sobre el lugar 
del hombre 
frente a lo no 
vivo y lo no 
humano. 

Se limita a 
describir la 
relación sin 
ofrecer una 
postura crítica 
o juicio de 
valor propio. 

Carece de una 
postura definida 
o se limita a 
repetir 
conceptos 
básicos sin 
análisis. 

 
 

Uso de 
Evidencia y 
Referencias 

Incorpora citas o 
ejemplos precisos 
(literarios, 
científicos o 
filosóficos) que 
fortalecen el 
argumento de 
manera orgánica. 

Utiliza 
ejemplos 
pertinentes 
para ilustrar la 
relación entre 
los elementos, 
aunque su 
integración es 
mejorable. 

ncluye pocos 
ejemplos o 
estos son 
vagos y no 
apoyan 
directamente 
la tesis del 
ensayo. 

No utiliza 
ejemplos ni 
referencias para 
sustentar las 
afirmaciones. 

 
 
 

Estructura y 
Cohesión 

La introducción, 
desarrollo y 
conclusión fluyen 
con una lógica 
impecable. El uso 
de conectores es 
excelente. 

Posee una 
estructura 
clara (inicio, 
desarrollo, 
cierre), 
aunque la 
transición 
entre párrafos 
podría ser más 
fluida. 

La estructura 
es confusa en 
algunas 
partes; la 
conclusión no 
retoma los 
puntos clave 
de la 
discusión. 

Falta una 
estructura clara; 
el texto resulta 
disperso y difícil 
de seguir. 

 
 

Redacción y 
Estilo 

El lenguaje es 
preciso, rico y 
carece de errores 
gramaticales o de 
puntuación. 

La redacción 
es clara y 
correcta, con 
errores 
mínimos que 
no afectan la 
comprensión. 

Presenta 
errores 
gramaticales 
recurrentes 
que dificultan 
la lectura en 
ciertos puntos. 

Numerosos 
errores 
ortográficos y 
gramaticales 
que impiden la 
comunicación 
de las ideas. 

 

 

Cierre   
Actividad 1. (50 minutos) 
Ahora, investiga sobre la 
Catrina de Posadas; cuál es 
su proceso de creación y la 
relación actual con el 2 de 
noviembre. 

1. Después de 
investigar, emplea 
recursos filosóficos 
de fundamentación, 
justificación o toma 
de decisiones sobre 
esta experiencia 
humana y cómo se 
hizo colectiva. 

2. Argumenta mediante 
un ensayo sobre esta 
experiencia humana, 
contemplando lo no 
humano y lo no vivo.  

 



Humanidades III  Tercer Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   56 

Meta  
Analiza de forma humanística las 
concepciones de la colectividad 
de forma crítica y reflexiva para 
fortalecer su capacidad de 
decisión en situaciones de su 
vida.  

Categoría  

Experiencias 

Subcategoría 
Dónde es toy: se refiere a las 
cuestiones de la ubicación del 
estudiante en la vida y el mundo. 

C alidad de vida: se refiere a la 
cuestión del bienestar o felicidad 
colectiva o individual de los 
vivientes.  

L os  otros : se trataría de la 
generación de discusión sobre las 
relaciones de los estudiantes con 
las diferentes formas de la 
alteridad.  

Dimensiones  

1. Valores, comunidad y praxis  

2. Mundos posibles.   

Tiempo total  

5 horas  

Progresión 11 
Teleología | Perfección  
Hipotetiza qué sería una mejor experiencia humana para poner en cuestión los aspectos negativos de esa 
experiencia (degradación, maldad, violencia, corrupción, vicios, crueldad) y enjuiciar los acontecimientos, 
discursos, instituciones, imágenes, objetos o prácticas que la configuran. 

Apertura: “¿Qué tipo de humanidad 
estamos construyendo?” 
Actividad 1  Tiempo: 40 min  

Observa las imágenes reales (violencia, pobreza, discriminación, 
corrupción, redes sociales, consumo, crisis ambiental). El alumnado 
elige una imagen que represente una experiencia humana negativa. 

Actividad 2   
Realiza la lectura del Fragmento adaptado de Hannah Arendt – La 
condición humana y Paulo Freire – Pedagogía del oprimido. 

El ser humano no vive aislado: su vida se construye siempre con otros y 
dentro de un mundo que él mismo ayuda a crear. Sin embargo, cuando 
las personas aceptan la violencia, la injusticia, la corrupción o la 
exclusión como algo “normal”, se pierde la capacidad de cuestionar y de 
transformar la realidad. 

La deshumanización no es un destino inevitable, sino el resultado de 
prácticas sociales, instituciones y decisiones que niegan la dignidad de 
las personas. Frente a ello, pensar críticamente implica preguntarse qué 
tipo de mundo estamos construyendo y qué papel jugamos en 
él. 

Humanizarse no significa solo adaptarse a lo que existe, sino 
reconocer la propia responsabilidad en los acontecimientos de la 
vida social, reflexionar sobre ellos y actuar de manera consciente para 
transformarlos. Educar, desde esta perspectiva, es un acto ético y 
político: permite a las personas tomar conciencia de su realidad y abrir 
la posibilidad de imaginar y construir formas de vida más justas y 
dignas en comunidad. 

Actividad 3 
Cuestionario de apertura 

1. ¿Qué problema humano muestra la imagen que elegiste? 

2. ¿Qué emociones te provoca? 

3. ¿Qué valores están ausentes en esta situación? 

4. ¿Quiénes participan o se benefician de esta realidad? 

5. ¿Qué tipo de humanidad refleja esta imagen? 

CRITERIO SÍ EN PROCESO NO 

Identifica un problema 
humano 

   

Reconoce valores 
involucrados 

   

Expresa opinión crítica    
 

   

 



Humanidades III  Tercer Parcial 
 

Academia Nacional de Humanidades   57 

Fragmento de Martha 
Nussbaum en Emociones 
políticas y de Enrique 
Dussel en Ética de la 
liberación 

Una sociedad justa no se construye 
solo con leyes o instituciones, sino 
también a partir de los valores y 
emociones que comparten las 
personas que la integran. Cuando 
una comunidad normaliza la 
indiferencia frente al sufrimiento, la 
desigualdad o la violencia, se 
debilitan los lazos que hacen posible 
la vida en común. 

La dignidad humana implica que 
todas las personas tengan la 
posibilidad real de vivir bien, 
desarrollar sus capacidades y 
participar en la vida social sin ser 
excluidas. Cuando esto no ocurre, 
no se trata de un problema 
individual, sino de una injusticia 
estructural sostenida por 
prácticas, discursos e instituciones. 

Pensar éticamente la realidad exige 
escuchar a quienes han sido 
históricamente invisibilizados y 
reconocer que muchas formas de 
vida han sido negadas o 
consideradas menos valiosas. Actuar 
con responsabilidad implica 
cuestionar esas estructuras, 
revisar los valores que las sostienen 
y asumir un compromiso activo con 
la transformación de la comunidad. 

Desde una perspectiva humanística, 
la educación debe ayudar a las 
personas a reconocerse como 
sujetos éticos, capaces de sentir 
empatía, reflexionar críticamente y 
actuar para construir formas de 
convivencia más justas, solidarias y 
dignas para todos. 

 

Desarrollo: “Juzgar el mundo que vivimos” 
Actividad 1 
Lee el fragmento de Martha Nussbaun en Emociones políticas y de 
Enrique Dussel en Ética de la liberación.  
Actividad 2 
Analiza un caso (corrupción, violencia escolar, desigualdad, 
discriminación, crisis ecológica). Busca en las redes sociales, en 
noticieros, periódicos, etc.  

Tiempo: 20 min 

Actividad 3 
Responden el cuestionario. 

Cuestionario de análisis 

1. ¿Qué problema humano está presente? 

2. ¿Qué instituciones o prácticas lo sostienen? 

3. ¿Quiénes son afectados? 

4. ¿Qué valores se violan? 

5. ¿Qué papel juego yo directa o indirectamente? 

Tiempo: 20 min 

Evaluación  

CRITERIO EXCELENTE 
(3)  

SATISFACTORIO 
(2) 

BÁSICO (1) 

Identifica causas 
sociales 

   

Relaciona valores     

Reconoce su rol    

Argumenta con claridad    

 



Humanidades III  Tercer Parcial 

Academia Nacional de Humanidades   58 

Cierre “Imaginar un mundo 
mejor” 
Actividad 1  
Lee el siguiente texto de la izquierda 

Tiempo: 10 min 

 Actividad 2 
Diseña un mundo posible en donde el caso que elegiste en el desarrollo 
haya sido superado. Deben describir:  

• Qué cambió. 
• Qué valore existen 
• Qué instituciones funcionan distinto.  
• Qué papel tiene el ser humano. 
 
Lo puedes presentar como: 
- Cartel 
- Escrito 
- Video (Video corto en tiktok, Instagram, threads)  
- Dramatización 
 
*Para realizar las actividades entra a la página 
www.100tecnicasdidacticas.unadmexico.mx 
 
Tiempo: 30 min 
 
Evaluación  

CRITERIO EXCELENTE 
(3)  

SATISFACTORIO 
(2) 

BÁSICO (1) 

Propone mundo justo    

Integra calores    

Coherencia ética    

Participación activa    

 

Fragmento adaptado de 
Ernst Bloch – El principio 
esperanza: 
El ser humano no vive únicamente 
en el presente ni se conforma con lo 
que ya existe. En cada persona 
habita la capacidad de imaginar lo 
que todavía no es, pero podría 
llegar a ser. Esta posibilidad de 
pensar un futuro distinto es lo que 
da sentido a la esperanza. 

La esperanza no es una ilusión 
pasiva ni un simple deseo, sino una 
actitud crítica frente a la realidad. 
Surge cuando las personas 
reconocen que el mundo actual 
contiene injusticias, sufrimiento y 
carencias, y deciden no aceptarlas 
como definitivas. 

Imaginar mundos posibles implica 
cuestionar las formas de vida 
existentes y abrirse a nuevas 
maneras de convivir, más justas y 
dignas. Pensar así permite al ser 
humano anticipar mejores 
condiciones de vida y asumir la 
responsabilidad de actuar para 
acercarlas a la realidad. 

Desde esta perspectiva, la tarea 
humana no es adaptarse al mundo 
tal como es, sino participar 
activamente en su 
transformación, manteniendo 
viva la esperanza de que otra 
experiencia humana es posible. 

 

http://www.100tecnicasdidacticas.unadmexico.mx/


Humanidades III 

 

Academia Nacional de Humanidades    

Fuentes bibliográficas 
Filosofía clásica y antigua 

Aristóteles. (1995). Metafísica. Gredos. 

Kirk, G. S., Raven, J. E., & Schofield, M. (2008). Los filósofos presocráticos. Gredos. 

Platón. (2008). La República (Libro VII) (Trad. varios). Gredos. 

 

Filosofía moderna y contemporánea 

Camus, A. (2013). El mito de Sísifo. Alianza. 

Descartes, R. (2011). Discurso del método. Alianza. 

Frankl, V. (2004). El hombre en busca de sentido. Herder. 

Fromm, E. (2006). El arte de amar. Paidós. 

Hume, D. (2007). Investigación sobre el entendimiento humano. Alianza. 

Montaigne, M. de. (2007). Ensayos. Cátedra. 

Sartre, J.-P. (2005). El existencialismo es un humanismo. Ediciones Cátedra. 

 

Crítica moral, poder y crueldad 

Maquiavelo, N. (2010). El príncipe. Alianza. 

Nietzsche, F. (1983). Más allá del bien y del mal. Alianza. 

Nietzsche, F. (2007). La genealogía de la moral. Alianza. 

 

Género, otredad y normalización 

Beauvoir, S. de. (2016). El segundo sexo. Cátedra. 

Egea, P. (2019, 13 de septiembre). Las dos Fridas. Historia/Arte (HA!). https://historia-

arte.com/obras/las-dos-fridas 

Foucault, M. (1976). Historia de la sexualidad. Vol. 1: La voluntad de saber. Siglo XXI. 

Foucault, M. (1988). El sujeto y el poder. Revista Mexicana de Sociología, 50(3), 3–20. 

https://www.jstor.org/stable/3540551 

Foucault, M. (2002). Vigilar y castigar: Nacimiento de la prisión. Siglo XXI. 

 



Humanidades III 

 

Academia Nacional de Humanidades    

Filosofía de la técnica y tecnología 

Heidegger, M. (2003). Ser y tiempo. Trotta. 

Heidegger, M. (1994). La pregunta por la técnica. Ediciones del Serbal. 

 

Mito, simbolismo y antropología 

Campbell, J. (1991). El héroe de las mil caras. Fondo de Cultura Económica. 

Eliade, M. (2001). Mito y realidad. Kairos. 

Freud, S. (2010). Tótem y tabú. Alianza. 

 

Fuentes digitales y audiovisuales (APA 7) 

Academia Play. (s. f.). La vida examinada: Sócrates [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=LhVkiJ1mwsM 

Apuntes Filosóficos. (s. f.). Época técnica y técnica moderna en Heidegger. 

https://apuntesfilosoficos.cl/epoca-tecnica-y-tecnica-moderna-heidegger/ 

Platón. (s. f.). El mito de la caverna [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=1RWOpQXTltA 

S/A, (2023), Progresiones de aprendizaje del área de conocimiento de humanidades, 

secretaria de Educación Pública. P. 88. 

Silvio Rodríguez. La alondra y el pavo real. Recuperado el 20 de abril del 2018 en: 

http://www.cancioneros.com/nc/783/0/la-alondra-y-el-pavoreal-silvio-rodriguez 

 


